# XPИСТІАНСКІЙ ВОСТОКЪ.

## СЕРІЯ, ПОСВЯЩЕННАЯ ИЗУЧЕНІЮ ХРИСТІАНСКОЙ КУЛЬТУРЫ НАРОДОВЪ АЗІИ И АФРИКИ.

#### томъ уі.

Изданіе Россійской Академіи Наукъ.



ПЕТРОГРАДЪ.

РОССІЙСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННАЯ АКАДЕМИЧЕСКАЯ ТИПОГРАФІЯ. 1922. Напечатано по распоряжению Россійской Академіи Наукъ.

1922 г. Іюль

**Непрем'виный Секретарь, Академикъ** С. Ольденбургь.

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

### Выпускъ І.

| Стр                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | аницы.                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Брилліантовъ. А. О м'єст'є кончины и погребенія св. Максима Испо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                        |
| въдника                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 162                                    |
| Тураевъ, Б. Изъ эніопской литературы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                        |
| I. 'Псалмы, какъ заговоры                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3 <b>—74</b>                           |
| II. Веліаль и его узы 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4-82                                   |
| III. Новая рукопись чудесъ Св. Троицы 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 286                                    |
| Разныя извъстія и замътки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 797                                    |
| Къ возрожденію грузинской церкви (87). Н. М.: Изъ современной арабской туры (87—90). Л. Мелинсстъ-Беновъ: Къ этимологіи названій «Михета» и «Пице (90—92). Л. МБ.: Никиты Стифата, іеромонаха Студійскаго, «Опроверженіе ара ереси», грузинская версія (92—93). Л. МЛ.: Нѣсколько словъ о терминѣ с (93—94). Л. МБ.: Гадженкъ-Гачіанъ (94—95). Л. МБ.: Къ вопросу о сиспунктуаціи въ древней Грузіи (95). Н. М.: О «Набарнугіи», мірскомъ имени Ивера (95—97). Н. М.: О транскрипцін кавказскихъ собственныхъ именъ (97). | мур-и»<br>иянской<br>«сомех»<br>темахъ |
| Критика                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 106                                    |
| Г. Н. Чубиновъ: О. И. Шмидтъ. Замътки о поздневизантійскихъ храмовыхъ сяхъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | роспи-                                 |
| Выпускъ II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
| Дьяконовъ, А. Къ исторіи сирійскаго сказанія о св. Мар-Евгенъ 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 174                                    |
| Блайкъ, Р. П. По поводу даты армянскаго перевода «Церковной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>—18</b> 8                           |
| Крачковскій, И. О перевод'в Библін на арабскій языкъ при халиф'в                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 196                                    |
| Орбели, І. Фрагментъ крестнаго камня съ арабской надписью въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -202                                   |
| Рисунокъ на таблицѣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | I                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                        |

### Выпускъ III.

|                                                                                                                                      | Страницы.               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| Бартольдъ, В. Халифъ Омаръ II и противор'ячивыя изв'ястія о его                                                                      |                         |
| личности                                                                                                                             | 203—23 <b>4</b>         |
| Адонцъ, Н. Фаустъ Византійскій, какъ историкъ. І                                                                                     | 235—272                 |
| Крачновскій, И. Христіане и христіанскіе термины у мусульманскаго                                                                    |                         |
| поэта XII вѣка въ Багдадѣ                                                                                                            | <b>273—280</b> ·        |
| Меликсетъ-Бековъ, Л. Къ біографіи священника Филиппа Кайтма-                                                                         |                         |
| зова (XVIII вѣка)                                                                                                                    | 281—284                 |
| Марръ, Н. Два грузинскихъ архитектурныхъ термина — «ачрдил» и                                                                        |                         |
| «балавар»                                                                                                                            | 285—298                 |
| Танайшвили, Е. Древности Гулекарской церкви                                                                                          | 299-302                 |
| <b>Жебелевъ, С.</b> Христосъ — плотникъ                                                                                              | 303-314                 |
| <b>Мелинсетъ-Беновъ, Л.</b> Фрагментъ грузинской версіи «Д'втства Хри-                                                               |                         |
| СТА»                                                                                                                                 | 315—320·                |
| Марръ, Н. «Тронъ» или «икона»?                                                                                                       | 321—324                 |
| Тураевъ, Б. Оскаръ Эдуардовичъ Леммъ                                                                                                 | 325-333                 |
| <b>Марръ, Н.</b> Памяти 1. А. и Д. А. Кипшидзе и С. Ломія                                                                            |                         |
| Разныя известія и заметки                                                                                                            | <b>341</b> — <b>353</b> |
| Л. Меликсетъ-Бековъ: Сигель грузинскаго царя Ираклія II о князьях                                                                    | ть Аргутин-             |
| скихъ (341-343). Н. М.: О фрагментъ грузинской версіи «Дътства Христа»                                                               | (343—347).              |
| Н. М.: Изъ гурійскихъ народныхъ преданій о постройкѣ Зарзискаго мо                                                                   |                         |
| преданіями о переселенцахъ изъ Месхін и Абхазін въ Гурію (347—350).                                                                  |                         |
| Бутт. и Іоасафъ въ армянскомъ быту (351—352). Н. М.: Якутскія паразле вымъ религіознымъ явленіямъ у кавказскихъ яфетидовъ (352—353). | ли къ быто-             |
| Риотина на таблинами                                                                                                                 | עו זו                   |

### сокращенія.

| AB             | Analecta Bollandiana.                    | EO      | Échos d'Orient.                          |
|----------------|------------------------------------------|---------|------------------------------------------|
| AcIBL          | Académie des Inscriptions et Belles-     | GSAI    | Giornale della Società Asiatica Italiana |
|                | Lettres. Comptes rendus.                 | IgF     | Indogermanische Forschungen.             |
| AAkB           | Abhandlungen der Kgl. Preussischen       | JA      | Journal asiatique.                       |
|                | Akademie der Wissenschaften in           | JAOS    | Journal of the American Oriental So-     |
|                | Berlin.                                  |         | ciety.                                   |
| APf            | Archiv für Papyrusforschung.             | JRAS.   | Journal of the Royal Asiatic Society.    |
| ARw            | Archiv für Religionswissenschaft.        | JS      | Journal des Savants.                     |
| ASA            | Annales du Service des Antiquités du     | JTSt    | Journal of theological studies.          |
|                | Caire.                                   | JBL     | Journal of biblical literature.          |
| В              | Bessarione.                              | LSSt    | Leipziger semitistische Studien.         |
| BAG            | Bibliotheca Armeno-Georgica.             | MA      | Mélanges Asiatiques.                     |
| $\mathbf{BbZ}$ | Biblische Zeitschrift.                   | MAcIBL  | Mémoires de l'Académie des Inscrip-      |
| BCH            | Bulletin de correspondance hellénique.   |         | tions et Belles-Lettres.                 |
| <b>BCHPh</b>   | Bulletin de la Classe HistorPhilolo-     | MAcB    | Mémoires de l'Académie Royale de Bel-    |
|                | gique de l'Acad. des Sciences de         |         | gique.                                   |
|                | Petrograd.                               | MAH     | Mélanges d'archéologie et d'histoire     |
| BEFEO          | Bulletin de l'École française d'Extrême- | ß       | publiées par l'École française de        |
|                | Orient.                                  |         | Rome.                                    |
| BIE            | Bulletin de l'Institut égyptien.         | MAS     | Mémoires de l'Acad. des Sciences de      |
| BSA            | Bulletin de la Société d'Anthropologie.  |         | Petrograd.                               |
| BSAA           | Bulletin de la Société archéologique     | MélBeyr | Mélanges de la Faculté Orientale de      |
|                | d'Alexandrie.                            |         | l'Université St. Joseph à Beyrouth       |
| BZ             | Byzantinische Zeitschrift.               | MGGH    | Mitteilungen der Geographischen Ge-      |
| CHR            | Congrès d'Histoire des Religions.        |         | sellschaft. Hamburg.                     |
| CQR            | The Church Quarterly Review.             | Mq      | Al-Machriq.                              |
| CSCO           | Corpus scriptorum christianorum orien-   | MMFC    | Mémoires publiées par les membres de     |
|                | talium.                                  |         | la mission archéologique française       |
| DAkM           | Denkschriften der bayerischen Aka-       |         | au Caire.                                |
|                | demie. München.                          | MSOS    | Mitteilungen des Seminars für orienta-   |
| DLZ            | Deutsche Literaturzeitung.               |         | lische Sprachen. Berlin.                 |

| NE                     | Notices et extraits des manuscrits.                                       | TU                                  | Texte und Untersuchungen.                    |  |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------------|--|
| NΣ                     | Νέα Σιών.                                                                 | ZA                                  | Zeitschrift für Assyriologie.                |  |
| OA                     | Orientalisches Archiv.                                                    | VGWL                                | 0                                            |  |
| OCh                    | Oriens Christianus.                                                       |                                     | Wissenschaften. Leipzig.                     |  |
| PEF                    | Palestine Exploration Fund. Quarterly                                     | WZKM                                | Wiener Zeitschrift für Kunde des Mor         |  |
|                        | Statement.                                                                | l                                   | genlandes.                                   |  |
| PG                     | Patrologia graeca                                                         | ZÄS                                 | Zeitschrift für ägyptische Sprache und       |  |
| PL                     | Patrologia latina Migne.                                                  |                                     | Alterthumskunde.                             |  |
| Phil                   | Philologus.                                                               | ZDMG                                | Zeitschrift der deutschen morgenlän          |  |
| PO                     | Patrologia Orientalis.                                                    |                                     | dischen Gesellschaft.                        |  |
| PSBA                   | Proceedings of the Society of biblical                                    | БВ                                  | Богословскій Вестникъ.                       |  |
|                        | Archaeology.                                                              | BBp                                 | Византійскій Временникъ.                     |  |
| RA                     | Revue archéologique.                                                      | жмнп                                | р Журналь Министерства Народнаго             |  |
| RAfr                   | Revue africaine.                                                          |                                     | Просвъщенія.                                 |  |
| RAcL                   | Reale Accademia dei Lincei.                                               | 3B0                                 | Записки Вост. Отдъленія Русск                |  |
| RB                     | Revue biblique.                                                           |                                     | Археол. Общества.                            |  |
| $\mathbf{RE}$          | Revue Égyptologique.                                                      | зко                                 | Записки Классич. Отдъленія Русск             |  |
| REG                    | Revue des études grecques.                                                |                                     | Археол. Общ.                                 |  |
| RG                     | Revue de géographie.                                                      | ИАК Изв'єстія Археол. Коммиссін.    |                                              |  |
| $\mathbf{R}\mathbf{H}$ | Revue historique                                                          | ИАН    Изв Извѣстія Академіи Наукъ. |                                              |  |
| RHE                    | Revue d'histoire ecclésiastique.                                          | ИРАркі                              | ИнстКП Изв'встія Русск. Архео <b>л. И</b> н- |  |
| RHR                    | Revue de l'histoire des religions.                                        |                                     | ститута въ Константинополъ.                  |  |
| RL                     | Revue linguistique.                                                       | MAK                                 | Матеріалы по Археологіи Кавказа.             |  |
| RO                     | Roma e l'Oriente.                                                         | ПрСоб                               | -                                            |  |
| ROC                    | Revue de l'Orient Chrétien.                                               | CMK    C                            | СМ Сборникъ матеріаловъ для описанія         |  |
| $\mathbf{RPL}$         | Revue de philologie d'histoire et de lit-                                 |                                     | ивстностей и племенъ Кавказа.                |  |
|                        | térature anciennes.                                                       | TP                                  | Тексты и разысканія по армяно-груз           |  |
| RQuS                   | Römische Quartalschrift.                                                  |                                     | филологіи, изд. Факультетомъ Вост            |  |
| RStO                   | Rivista degli Studi Orientali.                                            |                                     | языковъ Петрогр. Унив.                       |  |
| RMasp                  | Recueil des travaux relat. philolog. et                                   | ТрКА                                | Труды Кіевской Духовной Академіи             |  |
|                        | archéol. égypt. et assyr.                                                 | XB                                  | Христіанскій Востокъ.                        |  |
| RTP                    | Revue des traditions populaires.                                          | ХрЧт                                | Христіанское Чтеніе.                         |  |
| SAkB                   | Sitzungsberichte der preussischen Aka-                                    | u                                   | ՄեաՀիտ.                                      |  |
| SAkW                   | demie der Wissenschaften. Berlin.<br>Sitzungsberichte der K. Akademie der | Ur                                  | Միտևաս.                                      |  |
|                        | Wissenschaften. Wien.                                                     | Uζ                                  | <u> </u>                                     |  |
| SAkH                   | Sitzungsberichte der Heidelberger Aka-                                    | FL                                  | Բազմավ <u>ե</u> պ.                           |  |
|                        | demie der Wissenschaften.                                                 | _                                   |                                              |  |
| StGK                   | Studien zur Geschichte und Kultur des                                     | 9,w                                 | Գեղարուեստ.                                  |  |
| TLZ                    | Alterthums. Theologische Literaturzeitung.                                | zu                                  | Հանդես   մսօրեայ.                            |  |

#### О мъстъ кончины и погребенія св. Максима Исповъдника.

Значеніе св. Максима Испов'єдника въ исторіи.—І. Данныя древн'єйшихъ греческихъ памятниковъ о крівпости Схимарисъ, какъ містів заключенія св. Максима, и о погребеніи его близь этой крівпости.—ІІ. Извістіе о погребеніи его въ монастырів св. Арсенія.—ІІІ. Мівстное грузинское преданіе о погребеніи св. Максима близъ крівпости Мури. — ІV. Необходимость провірки этого преданія показаніями древнихъ памятниковъ. — V. Неясность вопроса о монастырів Арсенія. Вопрось о положеніи крівпости Схимарисъ. — VI. Сообщенія Прокопія о крівпости Оύχειμέρεος — Ούδιμέρεος. Общераспространенное мнівніе о ея положеніи п возможность отождествленія ея съ Схимарисомъ. — VII. Происхожденіе различія названій «Оύχειμέρεος — Ούδιμέρεος» и «Σχη(ι, οι?)μαρις». Грузинское «Інмаръ» и славянское «Химарь». Вопрось о лингвистическомъ тождествів «Схимарисъ» и «Мури».

Св. Максимъ, окончившій свою жизнь «Исповѣдникомъ», въ ссылкѣ за свою защиту ученія о двухъ воляхъ и дѣйствіяхъ во Христѣ, извѣстень какъ одинъ изъ величайшихъ и наиболѣе авторитетныхъ учителей вѣры въ ряду св. отцовъ вселенской церкви. Въ завершительную стадію исторіи раскрытія христологическаго догмата въ моновелитскомъ спорѣ, представляющемъ прямое продолженіе спора монофиситскаго, онъ именно былъ главнымъ защитникомъ и выразителемъ православнаго ученія. Его вліяніе, несомнѣню, отражается въ дѣятельности Латеранскаго собора 649 г. и папы Мартина, и шестой вселенскій соборъ утверждаетъ имъ именно разъясненное ранѣе ученіе о двухъ воляхъ и дѣйствіяхъ во Христѣ. Іоаннъ Дамаскинъ въ своемъ догматическомъ компендіумѣ соотвѣтствующій отдѣлъ излагаетъ буквально словами Максима. Велъ въ свое время св. Максимъ борьбу и непосредственно съ монофиситами, и устно, чрезъ диспуты, и письменно, въ рядѣ полемическихъ трактатовъ.

Память о Максим' у разныхъ народовъ христіанскаго Востока, естественно, въ виду этого доджна стоять въ теснейшей связи съ исторіей споровъ и борьбы изъ-за Халкидонскаго собора, имівшихъ столь важное значеніе въ религіозной и политической жизни этого Востока.

Если для православныхъ его имя было окружено особымь почетомь, то для монофиситовъ и монофелитовъ оно являлось, наоборотъ, синонимомъ еретика и даже ересіарха, и они по отношенію къ нему не скупятся на всякаго рода разкіе эпитеты. Моновелиты имали въ немъ главнаго своего противника. По мнънію монофиситовъ, онъ окончательно проявиль и закръпиль своими разъясненіями подлинный, якобы несторіанскій, характеръ халкидонскаго исповеданія, и после него халкидониты уже безповоротно утвердились въ своемъ «несторіанствѣ» 1. Раздѣляющіе его ученіе уже у моновелита Макарія, патріарха ангіохійскаго, осужденнаго на VI соборь, называются «максиміанами» 2. Подобное названіе потомъ можно встрівчать и у монофиситскихъ писателей въ приложении къ православнымъ. Такъ какъ монофиситство, съ непабъжными при немъ моновелитскими выводами, и теперь еще живо и имфеть представителей вълицф разныхъ восточныхъ народностей (яковиты-сирійды, конты, армяне, абиссинцы), то вопросъ объ отношении къ Максиму этихъ доселъ обособленныхъ отъ прочаго христіанскаго міра восточныхъ христіанъ, очевидно, можетъ имѣть и не одинъ лишь теоретическій интересъ 3.

<sup>1</sup> Характерно, между прочимъ, отношеніе св. Максима къ аполинаріанскимъ подлогамъ, лежащимъ въ основѣ монофиситства и составляющимъ въ сущности единственную его псевдопатристическую опору. «Убонмся Бога, — отвѣчаетъ онъ епископу Феодосію (моновелиту), сославшемуся на эти подлоги, — и не будемъ прогнѣвлятъ Его ссылкою на еретическія изреченія: всякому извѣстио, что они принадлежатъ нечестивому Аполинарію» (РС, 90, 148С). Древніе полемисты противъ монофиситства не всегда были столь рѣшительны въ признаніи подложности этихъ изреченій, въ виду авторитета св. Кирилла александрійскаго, нѣкогда съ довѣріемъ отнесшагося къ нимъ. Въ настоящее время фактъ подлога признается въ наукѣ окончательно установленнымъ. Ср. А. Брилліантовъ, Происхожденіе монофиситства, въ ХрЧ, 1906, іюнь, 794—6. Какое значеніе, между тѣмъ, имѣли подлоги эти для противниковъ Халкидонскаго собора, это наглядно видно, напр., изъ направленнаго противъ собора сочиненія Тимовея Элура, армянскій переводъ котораго изданъ въ новѣйшее время (1908, о сирійскомъ переводѣ ср. ІІ. Я. Марръ въ ХВ, ІІ, 405—6), и изъ армянской «Печати вѣры» (Эчміадзинъ 1914) VІІ в.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mansi, XI, 357C.

<sup>3</sup> На сирійскомъ языкѣ составлена была, можеть быть, еще до VI вселенскаго собора, моновелитомъ Григоріе мъ или—какъ читается въ другомъ мѣстѣ—Георгіемъ риш-'ай нскимъ, который называеть себя «ученикомъ» Софронія, лично знавшимъ Максима, тенденціозная «Исторія о Максимѣ», гдѣ историческія свѣдѣнія перемѣшаны съ опибками и прямыми вымыслами. Максимъ представляется здѣсь сыномъ самарянна изъ Сихара, по имени Абаны, въ крещеніи Өеоны, и персіянки-рабыни изъ Тиверіады, по имени впф, въ крещеніи Маріи; родился онъ въ селеніи Хасфинъ въ Палестинѣ, и первоначальное имя его было Мосхій; воспитаніе онъ получилъ, по смерти родитслей, въ ионастырѣ Падасі Адіра, подъ руководствомъ архимандрита Панталеона — «оригениста»; послѣдній уже и назваль его Максимомъ. Эта «Исторія», съ множествомъ разныхъ именъ и фактическихъ подробностей, требующихъ еще разъясненія, доселѣ не издана и извѣстна мнѣ по фотографическимъ снимкамъ съ соф. Миз. Вгіт. аdd. (оlim Richianus) 7192. Слмую рукопись, гдѣ находится «Исторія», Райтъ относитъ къ VII в. (ср. Краткій очеркъ исторіи спрійской литературы, русск. пер., 69); это та

Высокое уважение къ св. Максиму въ православной церкви обусловливалось не только лишь указанною особою ролью его въ исторіи христологическихъ споровъ. Онъ изв'єстенъ вообще какъ спекулятивный богословъ и

рукопись, изъ которой Hoffman (1880) издаль отрывокъ романа о Юліан'в Отступник'в, Киgener (1907) — астрономическій и метеорологическій трактать съ именемь Діонисія Ареопагита. Конецъ «Исторіи», гдъ должна быть ръчь о ссылкъ Максима, въ рукописи не сохранился, но особо цвиныхъ свъдвий вы этомъ случав едва-ли можно было бы ожидать: о папЪ Мартинъ, напр., сообщается, будто онъ былъ сосланъ въ Лазику. Съ сообщеніями «Исторія», совпадаеть частію (упоминается о происхожденіи Максина изь Хасфина) краткій сравнительно разсказъ въ хроникъ Михаила Сирійца, котораго повторяетъ Бар-Эврайя. Но Михаилъ, какъ на источникъ своихъ свъдъній о «ереси Максим(ин)а», указываеть на полемическое сочиненіе противъ нея пресвитера Симеона изъмонастыря Кеннешре и о Григоріи или Георгіи не упоминаеть (ed. Chabot, II, 2, 1. XI, 9). Можно однако думать, что самъ Симеонъ обязанъ былъ нъкоторыми своими сообщеніями именно «Исторіи» послъдняго, котя съ увъренностью судить объ этомъ трудно, такъ какъ о сочиненіи Симеона извістно лишь изъ Михаила. О Максимъ у Михаила ср. еще XI, 10 (здъсь, между прочимъ, у него говорится о ссылкъ Максима «на Кавказъ, въ Арменію»), 11, 12; XI, 20, 23: о «максими(ни)тахъ» и маронитахъ: XI, 25; XII, 8: о распространеніи ученія Максима Өеодоромъ Абу Курра (ср. G. Graf, Die arabischen Schriften des Theodor Abû Qurra. Paderborn 1910, 15-20). Съдругой стороны, на сирійскомъ же языкъ, въ мелкитскихъ рукописяхъ поздивипаго времени (напр. Paris. syr. 136, 1521 г., 142, 1531 г.) им вется переведенная съ греческаго служба Максиму. — Одинаковаго съ сирійскими моноослитами и монофиситами взгляда на Максима держались въ общемъ представители армянской церкви. Даже полуневольные и непоследовательные «халкидониты» временъ уніи съ моновелитствующимъ византійскимъ правительствомъ, въ родъ католикосовъ Езра (632-642) и Нерсеса (642-661), къ Максиму, разумъется, должны были относиться отрицательно, ведя въ то же время борьбу съ противниками уніи изъ упорныхъ антихалкидонитовъ. Между прочимъ, вождь последнихъ, Іоаннъ майрагомскій, известный своей оппозиціей Елру уже при первоначальножь заключеніи унів, Нерсесомъ и світскою властію быль сосланъ съ своими единомышленниками — подобно Максиму и двумъ Анастасіямъ — тоже на Кавказъ, но не въ Лазику, а куда-то къ «идолопоклонникамъ», причемъ на лбу у него выжжено было изображение лизицы; но по смерти преемника Нерсеса Анастасія († 667), онъ. однако, могъ уже возвратиться въ Арменію, гдё и умеръ въ преклонныхъ лётахъ; умножившіеся же ученики его «πάντες [πάντες?] εξέκλιναν ἀπό τῆς ἀληθείας» (Narratio de rebus Armeniae y Combefis, Historia haeresis Monotheletarum, 1648, с. 285E-288A, перепечатано въ РС, 132. Ср. также въ письмъ фотія католикосу Захаріи, въ Правосл. Палест. Сборникъ, ХІ, 2, 1892, 182=230). Еп. Карапеть Терь-Мкртчянь, въ стать въ сборник в Садовов. 1913, 111-2, и въ предисловіи къ изданной имъ «Печати віры», составителемъ которой, въ яъ первоначальной ея редакціи, онъ считастъ Іоанна майрагомскаго (XCVI-XCVII), полагаетъ, впрочемъ, — но едва ли на достаточномъ основани, —что Іоаниъ умеръ еще до 652 г. и разсказы о наказаніи и ссылкъ относятся лишь къ его ученикамъ. Что послъ моновелитскаго спора и выступленія въ немъ Максина связывалось съ халкидонскимъ испов'єданіемъ ния Максима, какъ его истолкователя, это видно изъ инцидента въ исторіи албанской (агванской) деркви. Здёсь албанскій католикост Нерсесъ, въ согласів съ правительницей Спрамой, сталъ насаждать (ок. 700 г.) халкидонскую въру именно въ формъ диоелитства. Но католикосъ Арменіи Илія, при содійствіи мусульманских властей, поспівшиль круго расправиться съ Нерсесомъ и Спрамой, и отъ албанскаго собора, съ новопоставленнымъ католикосомъ Симеономъ во главъ, вытребовалъ грамоту противъ «злобной горечи секты Несторія и Максима», гдъ на «Максима и учениковъ его» провозглащалась, въ ряду съ другими дъйствительными и менмыми еретиками, анавема, равно и на Нерсеса (Исторія Агванъ Моисея Каганкатваци. Перев. съ арм. СПб. 1861, 242, 244). Возможно, что въ числъ книгъ Нерсеса, которыя Симеонъ прижазаль бросить въ р. Терту въ Бердакуръ, какъ «полныя ересей» (241), были и тъ или инын одинъ изъ самыхъ видныхъ представителей христіанской мистики въ духѣ церковнаго неоплатонизма такъ наз. ареопагитскихъ твореній; не менѣе извѣстенъ опъ и какъ аскетическій писатель. У грековъ къ нему было прилагаемо иногда наименованіе «третьяго богослова» (послѣ Іоанна евангелиста и Григорія Назіанзина); нѣкоторыя произведенія его, какъ можно о

произведенія св. Максима. Халкидонитство было тогда різнительно подавлено армянами вътой части Албаніи, которал подверглась армянскому вліянію. Оппибочность мижнія Максима одвухъ воляхъ во Христь есть нъчто само собою предполагающееся для армянскаго полемиста противъ халкидонитовъ VIII в. Хосровика (изд. Овсепяна, Вагарицапатъ 1903, 43). Гагикъ васпураканскій отмічаеть въ письмі къ императору Роману (Х в.) непосліждовательность византійцевъ, сначала присудившихъ Максима, по автору, къ смерти, а потомъ принявшихъ его мићніе (Книга писемъ, Тифлисъ 1901, 301). Но въ сред в самихъ армянъ было нъкогда, окончательной побъды у нихъ монофиситства, довольно значительное и важибе въ культурномъ отношеніи халкидопитское теченіе, какъвыставляеть это на видъ и доказываеть рядомъ фактовъ И. Я. Марръ, Аркаунъ, монгольское название христіанъ, въ связи съ вопі осомъ объ армянахъ-халкедонитахъ, ВВр, ХИ, 1906, 1-69; Крещеніе армянъ, грузинъ, абхазовъ и адановъ святымъ Григоріемъ, ЗВО, XVI, 2-3, 1905, 68-211. Этимъ халкидонитамъ, нужно думать, обязанъ своимъ происхожденіемъ «древній» переводъ на армянскій языкъ такъ назыв. «Мистагогіи» Максима или толкованія на литургію, указываемый Зарбаналяномъ въ сго обзоръ древне-армянской переводной литературы (Въна 1889, 561). Недогматическій характеръ трактата дълаль его пріемлемымъ и для читателей-монофиситовъ. Но обращаєть на себя вниманіе въ заглавіи этого труда наименованіе св. Максима не только «философомъ». но и «мученикомъ» (въ печатныхъ изданіяхъ греческаго текста ивть этихъ эпитетонъ). Приписываемый обычно Стефану сюнійскому (VIII в.) переводъ мав'єстныхъ съ именемъ Максима схолій на ареопагитскія творенія, по Теръ-Мкртчяну (предисл. къ «Печати въры», XXXIII—XXXIV), явился на дёлё позже, такъ какъ имеется рукопись перевода этихъ твореній, принадлежащаго Стефану, безъ этихъ схолій, и самъ Стефанъ не сталь бы переводить ихъ, какъ ръшительный протинникъ Максима по догматическимъ убъжденіямъ. Изъ греческихъ источниковъ попало въ армянскій айсмавуркъ подъ 13 августа (Константинополь 1834, II, 74) «преложеніе мощей святого отца Максима Испов'єдника», на ряду, притомъ, съ памятью «святой царицы Ксеніи» = изв'єстной почитательницы Максима Прины († 1124), -- подобно тому, какъ тамъ же можно встрътить и смученичество Мартина, архіспископа римскаго» (подъ 15 сентября, II, 150).—На орабскомъ языкъ полемизировалъ противъ писавинаго по-арабски же «распространителя» ученія Максина, Өеодора Абу Курра, яковить Ави. Raita Chabib ibn Chadma, причисляющій, однако, и Максима и Осодора къ моноселитамъ (?!) (Graf, ц. с., 14, 19). Перевелъ на арабскій языкъ преніе Максима съ Пирромъ А b û-'l--Fath 'Abdallah ibn al Fadl (G. Graf, Die christlich-arabische Literatur. Fr. im Br. 1905, 69). — Было бы, между прочимъ, интересно выяснить, въ какой мъръ пользовались дамными изъ сочиненій Максима прузинскіє полемисты противъ монофиситства и монофелитства въ своихъ хранящихся пока лишь въ рукописяхъ (ср. Н. Я. Марръ въ Жури, и проток. Предсоборнаго Присутствія. III, 2. 1907, 110) трактатахъ, въ частности изв'єстный церковный діятельи богословъ энохи Давида Строителя Арсеній икалтойскій (XII в.). Имя Максима упоминается и въ одной изъ одъ поэта этого времени Шавтели (Н. Я. Марръ, Древнегрузинскіе одописцы. ТР, IV, 1902, стр. б). Для грузинскихъ читателей доступъ къ произведеніямъ Максима едва ли не впервые открылъ своими переводами св. Евеимій аеонскій († 1028)... Перечисленіе извістныхъ на грузинскомъ языкі трудовь съ именемъ Максима дается у Джавахова въ ХВ, I, 1912, 11—12, 19, 24—25, и у прот. Кекелидве въ ТрКА, 1912, сентябрь, 39—41.—Есть ли что-либо заслуживающее вниманія о Максим'в, кром'в т'вкъ или иныхъ мимоходныхъ замітчаній, въ письменности коптекой и зоіопской, мий неизвістно.

томъ судить по сохранившимся рукописямъ, пользовались весьма широкой распространенностью. На западѣ ему въ особенности былъ обязанъ при развитіи своей системы извѣстный своимъ тяготѣніемъ къ греческому Востоку западный философъ-богословъ ІХ в. Эригена (Эріугена). Съ весьма высокой оцѣнкой его не только съ богословской стороны, но и философской, можно встрѣчаться и въ новѣйшее время. Достаточно указать хотя бы на отзывъ о немъ В. С. Соловьева, какъ о «самомъ сильномъ, послѣ Оригена, философскомъ умѣ на христіанскомъ Востокѣ» 1.

Въ греческой церкви съ давнихъ поръ было установлено чествованіе Максима, какъ святого, принятое и другими православными церквами; почитается намять его и въ римско-католической церкви. Древнимъ церковнымъ обычаемъ было воздавать прославление святымъ въ особенности на мъстахъ ихъ погребенія: уже въ первыя времена христіанства храмы въ честь мучениковъ устроялись, когда это было возможно, на ихъ могилахъ. Св. Максимъ окончилъ жизнь въ древней Лазикъ, въ нынъшнемъ русскомъ Закавказьъ. Мъстное кавказское преданіе указываетъ съ точностью мъстность, гдв онъ быль погребень; сообщается и о бывшемь здвсь пвкогда монастыръ имени св. Максима, хотя нынъ туть имъется лишь незначительная обращенная въ церковь часовня. Въ последнее время былъ возбужденъ вопросъ объ установленіи здёсь такого чествованія его памяти, которое соотвътствовало бы значению великаго вселенскаго учителя и подвижника. Такъ какъ св. Максиму суждено было закончить подвигь вкры исповъдничествомъ и смертію въ ссылкт въ предтлахъ нынтыняго русскаго государства, то забота объ этомъ, очевидно, должна лежать на представителяхъ какъ грузинской церкви, такъ вмъсть и на представителяхъ русской церкви.

Кавказское преданіе им'ьеть весьма высокую степень в'єроятности. Но научная пров'єрка его, т'ємъ не мен'є, не является излишнею. Съ вопросомъ о м'єсть погребенія св. Максима т'єсно связанъ вопросъ о м'єсть его заклю-

<sup>1</sup> Энцикл. Словарь Брокгауза-Эфрона, полут. 35 (1896), 446. О христологіи св. Максима ср. И. Орловъ, Труды св. Максима Исповъдника по раскрытію догматическаго ученія о двухъ воляхъ во Христъ. СПб. 1888. Краткій очеркъ вообще богословско-философскихъ возэръній его — А. Брилліантовъ, Вліяніе восточнаго богословія на западное въ произведеніяхъ Іоанна Скота Эригены. СПб. 1897, 191—219. Въ послъдніе годы въ русской богословской наукъ обращено особое вниманіе на этого столь важнаго представители патристической письменности. Въ Московской Духовной Академіи начатъ переводъ его произведеній на русскій языкъ педъ редакціей † М. Д. Муретова съ участіемъ С. Л. Епифановича. Въ Кіевъ должно выйти въ скоромъ времени обстоятельное изслъдованіе о Максимъ и его литературной дъятельности С. Л. Епифановича (уже изданъ отдъльно общирный очеркъ его: Преп. Максимъ Исповъдишкъ и византійское богословіе. Кіевъ 1915).

ченія, гдѣ онъ и скончался. Содѣйствовать уясненію этихъ вопросовъ и имѣетъ своею задачею предлагаемый очеркъ<sup>1</sup>.

I.

Указанія относительно м'єста кончины и погребенія св. Максима Испов'єдника им'єются, прежде всего, въ греческихъ источникахъ. Изъ нихъ до-

<sup>1</sup> Ближайшимъ поводомъ къ его появленію послужило именно возбужденіе указаннаго вопроса объ установлени надлежащаго чествованія св. Максима на м'єсть его погребенія въ Закавказьъ, и въ своемъ первоначальномъ видъ онъ представляль записку, составленную по порученію Совъта Петроградской Духовной Академіи. — Досель еще незаконченное, до настоящаго времени дело это имеетъ следующую исторію. Впервые вопросъподнять быль въ 1908 г. Лечхумскимъ убяднымъ начальникомъ А. К. Энкелемъ, обративпимися по этому поводу съ письменнымъ заявленіемъ къ Кутаисскому губернатору и затамъ (6 сентября) въ Грузино-Имеретинскую Синодальную Контору. Посладняя отношение Энкеля отправила къ епископу имеретинскому Георгію, съ порученіемъ собрать св'яд'внія по возбужденному вопросу и дать свое заключеніе. Въ отвъть на это, епископъ Георгій представилъ записку, написанную О. Жорданіей, и въ своемъ рапортъ (отъ 21 февраля 1909 г.) высказывался, что ходатайство Лечхумскаго убланаго начальника «заслуживаетъ полной похвалы и одобренія, ибо изложенныя въ представленной записк'в данныя не оставляютъ сомивній въ томъ, что Максимъ Исповедникъ погребенъ въ указанной въ ходатайствъ Энкеля часовнъ, состоящей нынъ въ развалинахъ». Контора, донося объ этомъ (31 августа 1909 г.) Св. Синоду и препровождая записку Жорданіи, также нашла возбуждаемое ходатайство заслуживающимъ уваженія. Св. Синодъ, признавъ нужнымъ, прежде окончательнаго решенія дела, подвергнуть представленныя Конторою историческія сведенія о месте кончины и погребенія св. Максима научной провъркъ, по опредъленію отъ 27 августа — 18 сентября 1912 г. передаль съ этой целью записку Жорданіи въ Петроградскую Духовную Академію. Составленная посл'ь этого, лежащая въ основ'ь настоящаго очерка, записка, по постановленію Совъта Академіи отъ 16 декабря 1913 г. была представлена Св. Синоду. Показаніе о погребеніи св. Максима въ м'єстности Мури было признано въ ней заслуживающимъ довърія въ высокой степени, но указано было на желательность, для окончательнаго выясненія вопроса, еще археологических разыскавій въ м'ястности Мури, и именно, подъ руководствомъ академика Н. Я. Марра, какъ наиболе компетентнаго ныне изследователя Кавказа и его древностей. Св. Синодъ опредёленіемъ отъ 20/28 марта 1914 г. предоставилъ своему Оберъ-прокурору снестись съ Академіей Наукъ въ цёляхъ осуществленія наміченнаго предположения объ археологическомъ изследовании, съ ассигнованиемъ на расходы по этому изследованію 500 р. Изследованіе м'єстности и раскопки въ Мурм произведены были затъмъ аътомъ 1914 г. откомандированнымъ Н. Я. Марромъ изъ состава Анійской археологической экспедици старшимъ хранителемъ Кавказскаго Музея Н. Н. Тихоновымъ при содъйствін кн. Д. Е. Микеладзе и Д. А. Кипшидзе. Работы осмотрівны были Н. Я. Марромъ 18-16 іюля. Краткое сообщеніе о нихъ прочитано въ зас'яданіи Историко-Филологическаго Отдъленія Академіи Наукъ 11 февраля 1915 г. (ср. ИАН, 1915, № 6, 507—8), и извъщеніе (оть 28 февраля) послано Св. Синоду. Само по себ'є это археологическое разсл'ядовавіе прямого отвъта на вопросъ о мъстонахожденіи могилы св. Максима не дало, и обработка добытыхъ данныхъ, по заключенію Н. Я. Марра, требуеть еще дополнительныхъ разысканій, главнымъ образомъ изученія грузинской версіи житія св. Максима по древивйшему его (мартвильскому) списку. Отчетъ въ окончательномъ видъ предположено напечатать въ ХВ. Св. Синодомъ 28 апреля 1915 г. постановлено было оставить ходатайство Грузино-Имеретинской Конторы пока безъ дальнёйшихъ распоряженій.

кументами самой высокой цѣнпости, по достовѣрности и обстоятельности сообщаемыхъ въ нихъ свѣдѣній, вообще являются написанныя вскорѣ же послѣ копчины Максима письмо Анастасія апокрисіарія и записка Өеодосія гангрскаго.

Анастасій сосланъ быль въ Лазику виёстё съ Максимомъ и другимъ Анастасіемъ, монахомъ (ученикомъ Максима съ 619 года), въ 662 г. и тамъ жилъ, послё скорой кончины ихъ, еще нёсколько лётъ (прибыли всё вмёстё въ Лазику 8 іюня, Анастасій монахъ † 24 іюля, Максимъ † 13 августа, Анастасій апокрисіарій † 666 октября 11). Незадолго до своей смерти онъ въ письмё къ Өеодосію въ Іерусалимъ, относящемся ко времени между 1 сентября 665 и 31 августа 666 г. (ІХ индиктъ), описалъ первоначальную судьбу своихъ сподвижниковъ и свою собственную по прибытіи въ Лазику, обстоятельства кончины Анастасія монаха и Максима и свою дальнёйшую судьбу. Въ письмё при этомъ онъ выражалъ желаніе, чтобы кто-либо изъ имёющихъ ревность по Боге пришелъ къ нему для его утёшенія и для засвидётельствованія истины православія въ мёстё его ссылки, и чтобы принесены были ему дёянія Латеранскаго собора 649 г. противъ моновелитовъ.

Адресать этого письма, Осодосій, родомъ изъ Гангры, пресвитеръ и монахъ въ Іерусалимъ, еще со временъ изданія типоса (648) и Латеранскаго собора посвятившій себя, вмість съ братомъ Өеодоромъ, на служеніе гонимымъ за православіе отъ византійскаго правительства, провожавшій трехъ исповедниковъ въ 662 г. въ ссылку въ Лазику, еще прежде полученія этого письма отправился къ Анастасію. Но сначала онъ побываль въ Херсонис'в таврическомъ, куда еще въ 648 г. сосланы были константинопольскіе ученики Анастасія, братья Евпрепій († 655 окт. 20) и Өеодорь, а затъмъ сосланъ въ 654 г. и напа Мартинъ († 655 сент. 16). Оеодора въ Херсонист Оеодосій засталь въ живыхъ, но въ Лазику онъ прибыль уже по смерти Анастасія. Побывавь въ томъ мість, гді онъ жиль въ посліднее время и скончался, онъ получилъ письмо его, вмѣстѣ съ разными реликвіями и литературнымъ наслъдствомъ, на обратномъ пути изъ Лазики, отъ Григорія, настоятеля монастыря Іоанна Крестителя такъ назыв. Βεταράρεως въ Аланін, 20 августа 668 года. Письмо это было имъ потомъ опубликовано вижстж съ другими документами, относящимися къ исторіи моновелитскаго спора. Онъ приложилъ къ нимъ еще свою памятную записку, съ цёлію сохранить для потомства сведения объ авторе письма и его ученикахъ, Осодор'в и Евпрепіи; говорится въ ней также и о Мартин'в и Максим'в съ Анастасіемъ монахомъ. Записка написана во время оть 1 сентября 668 до 31 августа 669 г. (XII индиктъ).

Изъ письма Анастасія изв'єстна на греческомъ язык'є только часть его, касающаяся именно Максима, въ извлеченів, пом'єщенномъ въ одной изъ редакцій житія Максима. Этотъ греческій текстъ напечатанъ лишь въ недавнее время М. Д. Муретовымъ и зат'ємъ С. Л. Епифановичемъ з. Какъ видно изъ латинскаго перевода этого письма у Анастасія Библіотекаря, составителемъ житія были сд'єланы въ этомъ извлеченіи н'єкоторыя опущенія въ сравненів съ подлинникомъ. Записка Феодосія сохранилась на подлинномъ язык'є въ ц'єломъ вид'є въ сод. Vatic. gr. 1671 s. X, и издана недавно С. Л. Епифановичемъ з.

Раньше оба эти памятника были извёстны въ печати лишь въ датинскомъ переводё Анастасія Библіотекаря (ІХ в.), въ его такъ назыв. Collectanea, изданныхъ впервые Сирмондомъ въ 1620 г. и неоднократно потомъ перепечатывавшихся, въ послёдній разъ— въ 129 томё латинской Патрологіи Миня. Относящіеся къ Максиму документы въ Collectanea перепечатаны были также Комбефисомъ въ его изданіи твореній Максима (1675), но съ ошибками, повторенными, съ прибавленіемъ новыхъ, въ 90 томё греческой Патрологіи Миня 4.

Извлеченіе изъ письма Анастасія им'вется и въ грузинскомъ перевод'є упомянутаго житія, принадлежащемъ св. Евенмію асонскому († 1028); данныя этого письма, чрезъ посредство житія, вошли и въ краткое сказаніе грузинскаго синаксаря, переведеннаго (1038—1042) съ греческаго языка, съ дополненіями, Георгіємъ Мтацминдели. Переводъ на русскій языкъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Творенія св. отца нашего Максима Испов'єдника. Ч. І. Житіе преп. Максима и служба ему. Переводъ, изданіе и прим'єчанія проф. М. Д. Муретова. Сергієвъ Посадъ 1915 1916, 162—7 (первоначально въ приложеніи къ БВ, 1918, ноябрь).

 $<sup>^2</sup>$  Въ собрани неизданныхъ греческихъ текстовъ, относящихся къ св. Максиму, уже напечатанномъ, но еще не выпущенномъ въ свътъ, и любезно присланномъ миъ издателемъ въ мартъ 1915 г., стр. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Тамъ же, 11-20. Запискъ предпослано въ рукописи краткое введеніе анонимнаго автора (10-11) и дано другое заглавіє: Тоторіх σύντομος τὰ κατὰ τὸν μακάριον Μαρτίνον γεγονότα πάπαν Ῥώμης καὶ τὸν ὅσιον Μάξιμον καὶ τὸν σὸν αὐτῷ [не достаетъ, очевидно, причастія при іστορία], виѣсто подлиннаго общирнаго заглавія, сохраненнаго въ латинскомъ переводъ (Scholium, sive Hypomnesticum, etc.). У Муретова русскій переводъ сдѣланъ съ латинскаго текста, 209-225, но затѣмъ помъщены поправки къ нему по изданному Епифановичемъ греческому тексту, 226-230 (=БВ, 1914, апрѣль).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> PL, 129 (1853), с. 659—634, 681—690; PG, 90, с. 171—178, 193—202. Опибки допускаются часто, между прочимъ, въ собственныхъ именахъ. Напр., 173С Scotoni стоитъ вивсто Scotori, Abasgoiam — Abasgiam, 173D Sunias — Suanias, 174D Misimiamae — Misimianae, illi—illinc, 175A Phustuensium — Phustensium, 177В пропущена послѣ слова Hiberiae пѣлая фраза, оканчивающаяся также этимъ словомъ; 193В Theodoreto (у Миня) вивсто Theodoro, 198D habitoribus—habitatoribus, 199В tibi—sibi, scribat—scribebat. Но съ другой стороны, въ PL, 129, 687С послѣ minimis пропущено Theodosio scilicet et, Вауагаги стоитъ вивсто Ватагаги.

житія (въ извлеченіяхъ) и синаксарнаго сказанія сдёланъ прот. К. Кекелидзе<sup>1</sup>.

Анастасій разсказываеть, что когда Максимъ, самъ онъ и другой Анастасій—монахъ прибыли въ «страну христолюбивыхъ Лазовъ» (τὴν τῶν φιλοχρίστων Λαζῶν χώραν), по приказу тогдашняго начальника этой области ихъ немедленно разлучили.

Μακсима отнесли на сплетенных в изъ прутьевъ носилкахъ (πλέξαντες ἀπὸ βεργίων ώσπερ χαλάδριον), такъ какъ онъ не былъ въ состояніи, по немощи, даже сидѣть, ни на вьючномъ животномъ, ни въ экипажѣ, и заключили «εἰς κάστρον λεγόμενον Σχιομάριν, πλησίον διακείμενον τοῦ ἔθνους τῶν λεγομένων 'Αλανῶν», «in castro Schemari vocitato juxta gentem eorum qui dicuntur Alani», «въ крѣпости, которая называлась hимаръ, — по близости къ странѣ Осетинской» 2.

Анастасія авву и Анастасія апокрисіарія отвезли на лошадяхъ и заключили перваго—въ апсилійскую крѣпость «Σхοτόρι», второго—въ мисиміанскую «Воυλόλους». Но ихъ вскорѣ, 18 іюля, по приказу начальника (per jussionem tunc principis), привели сначала «εἰς τὸ λεγομένον Μουχορίσιν», и отсюда Анастасія монаха отправили полуживого (ἡμιθανή ὅντα) «εἰς κάστρον τῆς λεγομένης Σουανίδος», или «Σουανίας», ιχѣ οнъ, сразу по заключеніи, и умерь, другого Анастасія— «εἰς κάστρον τῆς λεγομένης Θαχυρίας».

Максимъ, когда находился въ вышеупомянутой крѣпости (in castro superius memorato), заранѣе (по Өеодосію, за 15 дней) получилъ въ видѣніи откровеніе о своей кончинѣ, имѣвшей быть 13 августа, въ субботу, и призвавъ нѣкоторыхъ изъ находившихся въ крѣпости лицъ (quosdam ex his qui erant in castro), сообщилъ имъ объ этомъ. Въ указанный день онъ и скончался. Анастасій сообщаеть и о другомъ чудесномъ фактѣ, которымъ сопровождалась кончина Максима и который имѣлъ мѣсто на его могилѣ (in sancto ejus monumento) послѣ его погребенія; это чудо, по его словамъ, до настоящаго момента (666 г.) видятъ и разсказываютъ о немъ живущіе въ

<sup>1</sup> Сведенія грузинских в источников о прен. Максиме Исполеднике, въ ТрКА, 1912 ноябрь, 477—9, 485 (въ отд. оттиске 68—70, 76). При переводе житія прот. Кекелидзе имёль две лишь позднейшія тифлисскія рукописи, Тифл. ц. арх. Музея 636, оконч. 1728 г., и Общ. распр. грамоти. среди грузинъ, 1128, XIX в., и не могь воспользоваться указанными у него древнейшими списками, Мартвильскаго монастыря, 1030 г., и Джручскаго, 1031 г. Синаксарь быль у него подъруками въ рукоп. ц. арх. Музея 840, 193, 97—XI в.; 222, 859—XII в.; 569, 635—XII—XIII в.; 139—XIII п. (ТрКА, 1912, сентябрь, 2—3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муретовъ, 163-4 = Епифановичъ, 9. PL, 129, 660AB = PG, 90, 173C. Кекелидзе, 477-8 (68-9). Σχισμάριν Εпифановичъ исправляеть въ текстѣ въ Σχημάριν.

кръпости и ея окрестностяхъ (qui castrum illud et ejus circa regionem inhabitant); слухъ о немъ дошелъ и до нъкоторыхъ изъ начальствующихъ и именитыхъ лицъ (ad quosdam etiam principum atque magnatum pervenit). Именно: три яркіе свътильника освъщаютъ по ночамъ святую могилу этого святого мученика (tres lampades luciferae per singulas noctes sanctum sancti illus martyris Maximi monumentum illustrant)<sup>1</sup>.

Анастасія апокрисіарія, который теперь одинь остался въ живыхъ, после того какъ онъ два месяца (следовательно, до 20-хъ чиселъ сентября) лежаль больной «in castro praedictae Thacyriae», начальникь (princeps) опять отослаль «ad partes Apsiliae et Misimianae custodiae mancipandum in castro Phustas». При этомъ онъ въ теченіе семи місяцевъ водиль его по названнымъ областямъ, безъ необходимой одежды и обуви, пѣшкомъ, изнемогающаго отъ холода, голода и жажды, желая, чтобы и онъ погибъ. Но онъ самъ подвергся изгнанію (post aliquos itaque dies pellitur illinc, — повидимому, изъ мѣстности, гдѣ находилась крѣпость Phustas, по водвореніи тамъ Анастасія въ марть-апры 663 г.). Преемникъ его освободня Анастасія изъ этой крыпости и поселиль вблизи своего мыстопребыванія (juxta domum suam receptum). Однако чрезъ годъ (следовательно, въ мартеапреле 664 г.) и онъ измениль свои отношенія къ нему, и «по діавольскому дъйствію» опять назначиль его «ad praedictum castrum» (=Phustas); но въ тоть же день самъ онъ долженъ быль бёжать въ страну «христолюбивых» авасговъ, и объщалъ тамъ князьямъ (principibus) авасговъ, сочувствовавшимъ Анастасію, хотя лично его и не знавшимъ, облегчить по возможности его участь въ случат возстановленія во власти. Но когда чрезъ нъсколько дней при чьей-то помощи онъ возвратился, то не только не исполниль объщанія, а веліть даже немедленно перевести Анастасія «a castro Phustensium» «in Schemareos castrum». Анастасій быль уже на пути туда, какъ притъснитель его снова былъ изгнанъ и бъжалъ туда же, гдъ былъ и прежде. Новый начальникъ, Григорій, возвратиль Анастасія «a via crebro dicti Schemareos castri» и поместиль вблизи места, где жиль самь, оказывая ему всякое покровительство<sup>9</sup>. У Өеодосія гангрскаго это м'єсто посл'єдняго заключенія и смерти Анастасія опредбляется, какъ крвпость «Оообобиле (Thusumes)» 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> PL, 129, 660D—661AB=PG, 90, 174ABC. О подобномъ же чудъ, явленіи свъта на мѣстѣ, гдѣ находилось (непогребенное еще) тѣло отшельника Іоанна (на горѣ ἀπὸ εξ μιλίων 'Ро́σσου), разсказывается, между прочимъ, въ «Лугѣ духовномъ», гл. 87. PG, 87, $^{3}$ , 2944—5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> PL, 129, 661-2=PG, 90, 174-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Епифановичъ, 13. PL, 129, 683D-684A=PG, 90, 195С.

Тамъ, гдъ окончилъ свою жизнь и гдъ былъ погребенъ св. Максимъ, Өеодосій самъ не быль, но онъ имъль возможность бесъдовать съ лицами, весьма хорошо знавшими эту м'єстность. Онъ сообщаеть, что о світі, являющемся надъ могилою Максима (οὐ хαὶ τὸ ἄγιον μνημα хατά νύχτα λαμπάδας ἀναβλυστάνει, ἀφ' ής ἡμέρας χεχοίμηται μέχρι νον), ΟΗ Β CAMB CABIHAAB отъ многихъ какъ изъ среды начальствовавшихъ, такъ и изъ среды простыхъ өбывателей (παρά πολλών των έχεισε άρχόντων τε και οίκητόρων), при чемъ они подтверждали истинность факта клятвою; однимъ изъ очевидцевъ этого факта является самъ начальникъ кръпости, гдъ Максимъ былъ заключенъ, Мистріанъ: онъ многократно во время ночной стражи, вифстф съ другими воинами изъ своего гарнизона, видёлъ свётильники и первый разсказалъ о нихъ всѣмъ (ό του αυτου κάστρου Σχημάρεως κόμης [хώμης Епифан.] Μιστριάνος, ό καὶ βιγλεύων μετά τῶν ἐαυτοῦ στρατιωτῶν ταύτας [=τὰς λαμπάδας] οὐχ ἄπαξ οὐδ' είς, ἀλλὰ καὶ πολλάκις θεασάμενος καὶ πᾶσι πρῶτος φανερῶς κηρύξας). Самъ Осодосій не нашель возможнымъ идти туда въ виду трудности восхожденія на гору (гдф находится крфпость), которая представляєть — по его митнію — вершину Кавказскихъ горъ, и выше ея итть горы на землт (διά τε την του όρους έχείνου ήτοι της χορυφης των Καυχασίων, οὐ ύψηλότερον όρος έπί γῆς ούχ ἔστιν, δυσχέρειαν)1, и въ виду зимняго времени, а также неспокойнаго состоянія обитающихъ тамъ народовъ.

Такимъ образомъ, по Анастасію и Өеодосію, мѣстомъ заключенія Максима была крѣпость «Σχημάρις (Σχήμαρις) — Schemaris» или «Σχισμάρις (Σχισμάριον)»; близъ нея онъ былъ и погребенъ. Сообщенія ихъ не могутъ возбуждать никакихъ сомнѣній въ своей достовѣрности, и вопросъ можеть быть только о мѣстонахожденіи указываемой ими крѣпости и о правильной формѣ ея наименованія.

II.

Въ отличіе отъ этихъ весьма важныхъ въ данномъ случав историчеческихъ источниковъ, крайне невысокую ценность имеютъ въ целомъ сами по себе разныя позднейшія сказанія о Максиме и житія его, писанныя анонимными авторами. Новаго въ сравненіи съ темъ, что известно и помимо ихъ, они даютъ очень мало, и вместо фактовъ ихъ авторы сообщають иногда лишь свои неверные домыслы.

Начало некоторыхъ изъ техъ недоразуменій, которыя со временемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Епифановичъ, 16—17. PL, 129, 686D—687А=PG, 90, 198D—199А.

утвердились въ византійской традиціи о св. Максим' и сосланныхъ съ нимъ въ Лазику двухъ Анастасіяхъ, восходить частью уже къ сочиненію съ именемъ Анастасія Синанта конца VII в., о ересяхъ и соборахъ, изданному впервые Питрою 1. Въ немъ именно говорилось, вследъ за сообщеніемъ объ участи папы Мартина, о «приведеніи» Максима «съ двумя учениками Анастасіями» въ Константинополь для суда, тогда какъ Анастасій апокрисіарій на діль быль сослань уже въ 648 г. въ Трапезунть, и съ Максимомъ прибылъ и былъ подвергаемъ допросу лишь Анастасій монахъ, который собственно и быль «ученикомъ» Максима въ тесномъ смысле слова; Анастасій апокрисіарій, если и вызванъ былъ тогда въ Константинополь, то лишь для того, чтобы быть отправленнымь въ новое мъсто ссылки — въ Месимврію, если только это не относится къ другому времени в. Здёсь же сообщается о наказаніи Максима чрезь отрівзаніе языка и усіченіе не только руки, но и ногъ 3, и о ссылкъ его въ Лазику, между тъмъ какъ о сподвижникахъ его Анастасіяхъ замъчается только, что ихъ отправили въ ссылку въ разныя мъста, причемъ одинъ изъ нихъ, пресвитеръ, потерпълъ такое же наказаніе, какъ и учитель, а другой подвергся тягчайшимъ ныткамъ 4. Дается, очевидно, прямой поводъ думать, будто въ Лазику они и не были сосланы, и только одинъ изъ нахъ наказанъ подобно Максиму, чрезъ отръзаніе языка и пальцевь.

Это произведеніе, судя по буквальному почти сходству нікоторых в мість, было подъ руками у неизвістнаго автора древнійшаго — нужно думать— изъ вибющихся кратких в сказаній о Максимі, указаннаго нікогда еще въ Acta Sanctorum болландистовь и ныні изданнаго С. Л. Епифановичемъ по cod. Vindob. hist. gr.14 (45): "Адхусіє іх і інторо той обіси патро маці-

Pitra, Juris ecclesiastici Graecorum historia et monumenta. II. Romae 1868, p. 268-9.

 $<sup>^2</sup>$  268: ἄμα δυσί μαθηταῖς Άναστασίοις τὴν προσηγορίαν, διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν ἐπὶ τὸ Βυζάντιον ἄγονται, καὶ τὸν Μαρτίνου κλῆρον δέχονται. На оппибочность этого мићнія, чрезъ посредство синаксарнаго сказанія и житія Максима сдѣлавшагося общераспространенных, указаль J. Stiglmayr, Der heilige Maximus «mit seinen beiden Schülern», въ Der Katholik, 1908, N 7, 39—45, безъ выясненія, однако, его дѣйствительнаго источника.

<sup>3 268:</sup> γλωσσοτομούσιν οι άσεβεῖς, χεῖρα και πόδας συνεκκόψαντες. Ούτ устченін ногъ пь древнѣйшихъ источникахъ не говорится. Ср. Епифановичъ, 11—12; РС, 90, 172А. Но сообщеніе объ этомъ встрѣчается у Гагика. Գիге Раздаля. Тифлисъ 1901, 301: ծ-шуршины р дали в. упим.

<sup>4 268—9:</sup> Τῶν δὲ μαθητῶν θάτερον ἀλλαχόσε ὑπερώρισαν, τὸν μὲν γὰρ ἔνα, πρεσβύτερον τὴν τάξιν ὅντα, τὰ αὐτὰ τῷ διδασκάλῳ τιμωρησάμενοι, τὸν δ' ἄλλον αἰκίαις βαρυτάταις καταξήναντες, ἀλλήλων ἀνοσιούργῳ γνώμη κεκρατημένοι διαζεύγνυσιν. Ποβολά κα μηθηθίω, что лишь Анастасій пресвитерь пострадаль подобио Максиму, могь давать до нѣкоторой степени уже разсказь Θеодосія. Епифановичть, 11.

иои той эмохоуптой. Завсь, посав замычанія о ссылкы Максима сначала во Оракію и затёмъ, после наказанія, въ Лазику, повторяется указанное сообщеніе, что «пресвитеръ» Анастасій наказанъ быль подобно своему учителю, о аругомъ же Анастасіи заявляется съ определенностью, что онъ сослань быль въ крипость оранійскую (гдф, въ Месимвріи, въ дийствительности онъ былъ уже передъ ссылкой въ Лазику)<sup>2</sup>. Крайнюю смутность своихъ представленій объ Анастасіяхъ этогь авторь, между прочимь, еще ранье обнаруживаеть въ томъ, что подъ именемъ «пресвитера» Анастасія у него выступаеть въ сущности Анастасій монахъ, а пресвитеръ и апокрисіарій римскій Анастасій называется «апокрисіаріемъ его» (неясно кого, Максима ли, или же Анастасія «пресвитера») в. Но и о пребываніи Максима въ ссылкт въ Лазикъ у него даются совершенно песогласныя съ дъйствительностью свъденія. Известіе, что Максимъ скончался вскоре после казни, которой подвергся, онъ считаетъ вообще измышленіемъ «нечестивыхъ» 4, и самъ разсказываеть, что на деле ему вскоре же после ссылки въ Лазику, пограничную съ Авасгіей, дарованы были Богомъ здравіе и способность рѣчи, и онъ жиль тамъ еще около 3 льть, утверждая своимъ ученіемь находившихся тамъ върующихъ и приводя къ Богу чрезъ крещеніе невърныхъ, при этомъ своими трудами доставаль средства къ жизни несмотря на свой преклонный возрасть 5. То, что до извъстной степени можеть относиться къ Анастасію апокрисіарію, здісь ошибочно утверждается о Максимі в.

<sup>1</sup> Епифановичъ, 21—2, 4,9-18, 5,9-6,2. Начало: «О облос ххі: трібихххрібтос».

<sup>2 22,16-19: [</sup>Μακοπωγ] τὰς χεῖρας καὶ τὴν γλῶσσαν ἀκρωτηριάζουσι καὶ ἐν Λαζικῇ εἰς ἐξορίαν πέμπουσιν. Τοὺς δὲ δύο μαθητὰς αὐτοῦ όμωνύμους Άναστασίους, τὸν μὲν πρεσβύτερον ἴσα τῷ διδασκάλῳ τιμωρησάμενοι, ἐν ἀλλοδαπεῖ κατεδίκασαν, τὸν δὲ ἔτερον εἰς κάστρον τῆς Θράκης ἐξέπεμψαν.

<sup>3 4,15-16:</sup> πανταχού θεοσορώς εδίδασκε καὶ εκήρυττεν, έχων είς τούτο συναγωνιστάς Άναστάσιον τὸν πρεσβύτερον καὶ ετερον Άναστάσιον τὸν ἀποκρισιάριον αὐτοῦ.

<sup>4</sup> Очевидно, еретиковъ-моноослитовъ, или, можетъ быть, монофиситовъ. Извъстіе о смерти Максима передавалось ими въ томъ видъ, что онъ (22,20-21) μετὰ τὴν ἐκτομὴν τῆς αὐτοῦ γλώσσης σχωληκόβρωτος γενόμενος ἐτελεύτησεν. Не говорилось ли это, напр., въ упомянутомъ сирійскомъ памфлеть, «Исторіи о Максимъ» Григорія или Георгія?

<sup>5 22,28-81:</sup> Μετὰ γὰρ τὸ ἐξορισθηναι αὐτὸν ἐν Λαζικη τη πρός ᾿Αβασγίαν οὐ μετὰ πολύ τὴν ὑγίειαν [ὑγείαν Επικοκι.] αὐτῷ ὁ θεὸς ἐδωρήσατο καὶ ἐλάλει τρανέστατα ὑπὲρ τὸ πρό ερον, πάντας τοὺς ἐκεῖσε διδάσκων καὶ ὑποστηρίζων τοὺς πιστούς, ἀπίστους δὲ εἰς ἐπίγνωσιν τοῦ Χριστοῦ εδηγῶν καὶ διὰ τοῦ βαπτίσματος τῷ Θεῷ προσάγων. Ἡν τούτοις μέχρι τριετοῦς χρόνου ἐν τῆ ἐξορίφ διαρκέσαντος, ἐαυτῷ ἐν ταῖς τοῦ σώματος χρείαις διηκόνει, μή τινος ἐπιβαρὴς γενόμενος, καίτοι πρεσβύτης καὶ πλήρης ἡμερῶν ὑπάρχων, πάντα πόνον μεθ' ὑπομονῆς καὶ εὐχαριστίας γενναίως ὑπέρερε διὰ τὴν ἐλπίδα τῶν αἰωνίων ἀγαθῶν.

<sup>6</sup> Начало "АЭλησις èv èπιτόμφ почти буквально (кром'ь первыхъ строкъ) воспроизводится въ памятникъ константивопольскаго происхожденія, изданномъ А. А. Динтріевскимъ по Патмосской рукописи IX—X в. (№ 266) и представляющемъ объединеніе краткихъ извлеченій изъ синаксарныхъ сказаній съ указаніями типикона. А. Диптріевскій, Описаніе

Другая, въ греческихъ синаксаряхъ наиболье распространенная редакція особаго сказанія о Максимь, изданная впервые Комбефисомъ и въ новышее время Delehaye, является въ общемъ сокращеніемъ первой и повторяеть ея ошибки . Здысь даже прямо уже заявляется о прибытіи Максима «изъ Рима съ двумя Анастасіями, учениками его . То же, что и тамъ, говорится о трехлытемъ пребываніи Максима въ Лазикь и о судьою Анастасіевъ. Но эпитеть πρεσβύτερες въ отношеніи къ первому Анастасію здысь понимается въ смыслы указанія на возрасть, почему другой Анастасій (апокрисіарій), сосланный якобы въ одну изъ еракійскихъ крыпостей и тамъ умершій, получаеть эпитеть уєютероς в.

Не болье какъ простую риторическую амплификацію этой краткой редакціи представляеть, наконець, третья извъстная нынь редакція, которая имъется въ «Царской» минев, изданной В. В. Латы шевымъ; напечатана она и у С. Л. Епифановича 4. Для характеристики амплификатора, незнакомаго, повидимому, ни съ какими другими памятниками о Максимъ, кромъ перерабатываемаго имъ сказанія, можно указать, что онъ не стъсняется къ сообщенію о возвращеніи Максима «съ двумя его учениками» изъ Рима въ Константинополь прибавить еще измышленіе, будто онъ посе-

литургических в рукописей, хранящихся въ библіотеках в православнаго востока. І. 1. Кіевъ 1895, стр. 103 = Епифановичъ, 21,6-18. Вивсто πρώτος εν τοῖς μυστογράφοις γεγονώς (21,8) здвсь читается πρωτοσσηχρήτης γέγονεν. Конецъ: γέγονε μοναχός εν τῷ μοναστηρίω Χρυσοπόλει, εν ῷ καὶ ἡγούμενος γέγονε (посхъднихъ словь нътъ въ "Αθλησις).

<sup>1</sup> Напечатана была Комбефисомъ въ изданіи твореній св. Максима, І, Іхххіх—хс, по сод. Tilianus, и перепечатана въ PG, 90, 209—212. Н. Delehaye издаль ее въ Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae e codice Sirmondiano nunc Berolinensi. Bruxellis 1902, подъ 21 января, с. 409—410, и подъ 13 августа, с. 887—890. Начало: «Оύτος ην χατή τούς χρόνους Κωνσταντίνου, τοῦ ἐπιλεγομένου Πωγωνάτου» (с. 409), «Ούτος ην ἐπὶ τῆς βασιλείας Κωνσταντίνου, τοῦ ἐπιλεγομένου Πωγωνάτου» (с. 887), [Άθλησις - Μαξίμου τοῦ ὁμολογητοῦ,] «δς ἐπὶ τῆς βασιλείας Κ. τ. ἐ. Π.» (Combefis). Указаніе нѣкоторыхъ рукописей и старопечатныхъ изданій (Хлудов. Α. 192, 193, 194, Хлуд. церк. печ. 142 [1641 г.], Моск. Акад. 835 [печ. 1660 съ поправками справіцика Евоимія], Моск. Никол. Единов. мон. 78, Хлуд. 188]) и текстъ славянскаго перевода этой редакціи дается у Муретова, 285—291.

 $<sup>^2</sup>$  409,83-84=888,15-17=PG, 90,209C: ἀναζεύξας δὲ ἀπὸ ዮω μης μετὰ τῶν [τῶν κѣτъ въ текстѣ 888,16 и отмѣчено только какъ варіантъ въ D] δύο ἀναστασίων τῶν μαθητῶν [αὐτοῦ κѣτъ въ текстѣ 409,81 и отмѣчено лишь какъ варіантъ въ Sa], εἰς εὐθύνας παρὰ τῆς συγκλήτου καθίστατα:

<sup>3 410,16=890,4=</sup>PG, 90, 212A.

<sup>4</sup> Menologii Anonymi Byzantini saeculi X quae supersunt. Ed. B. Latyšev. Fasc. II. Petropoli 1912, p. 273—5, по соd. Hierosol. S. Sepulchri № 17, s. XII, и соd. Ambros. № 834 (olim 162), а. 1240 (писанъ Лаврентіемь рутійскимь). Епифановичь, 23—25, по соd. Hierosol. № 16, s. XVI. Начало: «Кхі πῶς ἄν τὴν παρὰ τῶν φιλοχάλων». «Рабское» отношеніе составителя къ своему источнику наглядно показываеть чрезъ сопоставленіе текстовъ В. В. Латышевъ, Византійская «Царская» минея. Изслёдованіе (Записки Академіи Наукъ по Истор.-филолог. Отдёленію. Т. XII, № 7). Петроградъ 1915, 277—280.

лился тамъ въ своемъ монастырѣ<sup>1</sup>, утверждая православіе своими рѣчами и посланіями.

Кромѣ этихъ краткихъ сказаній з существують еще два пространныя житія св. Максима разныхъ редакцій. Одно, уже упомянутое выше, представляеть компиляцію, состоящую большею частію изъ буквальныхъ, иногда нѣсколько видоизмѣненныхъ и сокращенныхъ, выписокъ изъ разныхъ источниковъ: хроники Өеофана, описанія суда надъ Максимомъ, письма Анастасія апокрисіарія къ Өеодосію гангрскому. Буквальныя извлеченія сдѣланы и изъ названнаго выше "Адартіс єν ἐπιτόμφ в. Невѣрныхъ свѣдѣній о ссылкѣ Максима и обоихъ Анастасіевъ компиляторъ не могъ принять въ виду точныхъ указаній въ приведенномъ у него письмѣ самого Анастасія апокрисіарія. Однако, хотя этоть Анастасій и извѣстень ему, какъ «пресвитерь и апокрисіарій древняго Рима» ч, и у него въ выпискѣ изъ "Адартіс осталось неисправленнымъ различеніе «пресвитера Анастасія» и «другого Анастасія, апокрисіарія его» 5.

Въ изобили появляются невърныя сообщенія, частію уже въ иномъ нѣсколько видѣ, въ упомянутомъ также выше грузинскомъ переводѣ этого житія в; переводчикъ дополняль греческій текстъ оригинала частію на основаніи другихъ греческихъ памятниковъ, частію, повидимому, путемъ собственныхъ догадокъ. Анастасій монахъ и здѣсь является въ качествѣ «пресвитера», Анастасій же апокрисіарій оказывается уже почему-то «діакономъ» Лослѣдній возвратился, будто бы, изъ своей ссылки въ Мингрелію, по смерти императора Константа († 668), въ Грецію. Говорится не о трехътътнемъ нахожденіи Максима въ кавказской ссылкѣ, а лишь о четырехмѣсячномъ. Но на него въ то же время явно перепосится по недоразумѣнію

<sup>1</sup> Latyšev, 275,8-9=Επισακοβιντ, 24,18: τῷ ἰδίω μοναστηρίω παρέβαλε.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Па славянскомъ языкѣ имѣется еще весьма краткая особая редакція синаксарнаго разсказа, съ неодинаковымъ началомъ въ разныхъ рукописяхъ, изданная Муретовымъ (292—6). Начало въ одной подредакціи (августъ): «(Тъ) стын Максимъ», въ другой (январь): «Баженый оцъ нашъ Максимъ». Греческіе подлинники этихъ текстовъ еще не указаны; возможно, что они скрываются въ ряду рукописныхъ синаксарей, перечисленныхъ у Delehaye.

 $<sup>^3</sup>$  Житіе надано по рук. Моск. Синод. библ.  $\lambda$ : 380, 1022 г., за исключеніемъ отдівловъ изъ описанія суда надъ Максимомъ, которые были уже раніве извістны, у Муретова, въ разныхъ містахъ его перевода, и у Епифановича, 1—10. Начало: «Пряхλείου τῶν σχήπτρων τῆς 'Ρωμαϊκῆς ἀρχῆς ἐπειλημμένου».

<sup>4</sup> Муретовъ, 161=Епифановичъ, 9,8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Муретовъ, 37=Епифановичъ, 4,1с.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Переводъ на русскій языкъ прот. К. Кекелидзе въ ТрКА, 1912, ноябрь, 451—484 (отд. оттискъ, 42—75).

<sup>7 458 (=49).</sup> 

то, что разсказывается у Өеодосія гангрскаго объ Анастасіи апокрисіаріи: будто онъ писалъ письма изъ заключенія, привязавъ перо къ искалѣченной рукѣ; въ частности, онъ писалъ незадолго до своей кончины, предсказанной имъ за 7 дней, и Анастасію «діакону» 1.

Для византійскихъ читателей житіе этой редакціи было, в роятно вскор же послів его появленія, заміжнено и повидимому вытіснено другимъ, въ которомъ вмісто буквальныхъ выписокъ изъ источниковъ предлагалось краснор в четором за важныхъ сколько-нибудь важныхъ

<sup>1 478 (=69).</sup> Прот. Кександзе, довъряя вставкъ въ грузинскомъ переводъ этого житія, въ извлеченін изъ Анастасія анокрисіарія, 477-8 (=68-9): «Другого же Анастасія, который описаль все это и прислам мнь, пресвитеру всодосію, написавшему все настоящее подвижничество святого Максима, заключили въ крепости, по имени Бокеле, на границахъ же Осетін», полагаеть, что авторомь первоначальной редакцін греческаго житія, съ которой сдёлань этоть переводь, за вычетомь изъ послёдняго разных интерполяцій, быль не кто другой, какъ беодосій гангрскій, и оно было написано вскоръ посль VI всел. собора; общім мъста съ хронографіей Ософана Исповъдника онъ объясняеть зависимостью Ософана отъ житія, а не наоборотъ, какъ Епифановичъ (ТрКА, сентябрь, 10-13). Съ нимъ соглашается и Муретовъ, усматривая въ самомъ изданномъ имъ текстъ житія признаки большей его древности въ сравнени съ Өеофаномъ (21, 37).-- Но значение указанной иставки подрывается уже дальныйшими совершенно невырными сообщениями касательно «діакона» Анастасія и самого Максима, и нізть основаній довізрять ей больше, чізть посліднимъ. О намізренін писать житіе Максима, котороє Кекелидзе усматриваеть (11-12) въ запискъ Осодосія PG, 90, 200D=Епиф. 12), на дълъ тамъ не говорится; епископъ Николай, будто бы побудившій его къ этому, упоминается въ житін совсёмъ иной редакціи. Что касается взаимоотношенія текстовъ, то въ дъйствительности Sermo tertius Анастасія Синаита послуживъ и для <del>Ософана, и для автора житія однимъ изъ источниковъ нікоторыхъ общихъ для пихъ (а не</del> каких 1-либо особенных для Өеофана) свъдъній. Между прочимь, на этотъ крайне неудовлетворительный источникъ Өеофана обратилъ вниманіс уже В. В. Болотовъ (ВВр, XIV, 99—100). При буквальномъ вообще сходств'ь, Ософанъ при этомъ пытается исправить нёкоторыя несообразности Анастасія, зам'івля, однако, ихъ новыми. Указываемая Муретовымъ разность въ нікоторыхъ выраженіяхъ у Өеофана и въ житін не даетъ основаній къ заключенію о большей древности посл'ядпяго, особенно если им'єть при этомъ въ виду чтенія у Анастасія (между прочимъ, нужно зам'ьтить, что фраза Мур. 21 = Εпиф. 2,10: τούτο γάρ την το άγνόημα, не говорить о «невѣжествѣ» Ираклія, а имѣеть отношеніе къ выше стоящему, 15=1,14: ἀγνόημα ἡγνόησε μέγιστον. Ср. Евр. IX, 6). Прот. Кекелидзе часть интерполяцій въ грузинскомъ переводъ въ сравненіи съ текстомъ житія въ рук. Моск. Синод. библ. Ж 380 относить на счеть греческого оригинала житія, бывшаго въ распоряженін переводчика (ТрКА, 1912, сентибрь, 7-9). Но въроятите и въ нихъ видъть также прибавки Евоимія, имъвшаго подъ руками частію другіе греческіе источники, вообще же, какъ отмъчаеть и Кекелидзе (5-6), весьма свободно обращавшагося съ переводимыми текстами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Греческій текстъ житія съ латинскимъ нереводомъ быль изданъ Комбефисомъ въ S. Maximi Opera. I (1675), i—xxviij, по cod. Regius (лат. переводъ быль напечатанъ имъ еще ранѣе въ S. Maximi Confessoris Vita et Acta aliaque prolegomena. Parisiis 1670, р. 1—56). Въ Acta Sanctorum, augusti t. III (1737), р. 118—132, Pinius номѣстилъ латинскій переводъ Понтана (Pontanus, † 1626) съ неизвѣстной греческой рукописи, сличивъ его съ изданіемъ Комбефиса и съ греч. cod. ducis Sabaudiae. Моринъ, переводъ котораго (акты суда надъ Максимомъ и конецъ житія) приводится въ Анналахъ Баронія, а. 656, 657, зналъ 3 ватиканскихъ рукописи. Муретовъ пользовался при своемъ переводъ рук. Моск. Синод. библ. № 891 XV в. (2 листа XII—XIII в.); вмѣсто XIX—XXXIII глань здѣсь даются акты суда надъ

матеріаловъ авторъ не имѣлъ. Опущеніе ненужныхъ для цѣлей риторики разныхъ фактическихъ подробностей первоисточниковъ дѣлало его болѣе легкимъ для чтенія, но менѣе цѣннымъ въ историческомъ отношеніи. Грубыхъ ошибокъ о концѣ жизни Максима и это житіе, воспроизводя данныя предыдущаго житія, избѣгаетъ.

Маловажные сами по себі, эти болье или менье поздніе памятники, особыя краткія сказанія о Максимі и пространныя житія его, въ данномъ случаї представляють тоть интересь, что по вопросу о місті погребенія св. Максима содержать въ себі, за исключеніемъ лишь послідняго і, весьма опреділенное указаніе, какого ніть въ древнійшихъ извістныхъ документахъ: Максимъ быль погребень въ Лазикі «въ монастырі св. Арсенія», или, по нікоторымъ рукописямъ одного изъ этихъ памятниковъ, «св. Арсакія».

Максимомъ почти въ цъломъ видъ (поздятайщая замъна?). У Комбефиса (очевидно, какъ въ cod. Regius) пропускъ между главами XVI и XVII. Въ PG, 90, 67-110, данъ текстъ Комбефиса. Начало: «Καὶ πάντων μέν των κατά θεόν».— Авторт, сообщаеть, что къ написанію этого труда побудиль его своими настоятельными просьбами усердный почитатель Максима и его произведеній епископъ Николай (РС, 90, 109 А, ср. 68С: ούτω - - хαὶ ὑμῖν τὸ χρέος ἀφοσιώσοιμεν, τὸν περὶ ἐχείνου λόγον, εἴπερ τι ἄλλο, ἀπαραιτήτως εἰσπράττουσ: ν). Η ὅτι ο οοбыхъ основаній видьть въ этомъ Николав константинопольскаго патріарха Николая Мистика (901-907, 912-925), какъ признаетъ это и самъ В. В. Латы шевъ, обратившій на него вниманіе въ своемъ изсавдованіи о «Царской» минев (276). Но можно сдвлать предположеніе, не тождественъ ли упоминаемый въ житіи Николай сь керкирскимъ митрополитомъ этого имени, современникомъ Алексія I Комнина (1081—1118), присутствовавшимъ на соборі въ Константинопол'в въ 1117 г., потомъ оставившимъ, по не совс'вмъ яснымъ причинамъ, свою канедру (ср. о немъ К. Krumbacher, Geschichte der byzant. Litteratur. München 1897<sup>2</sup>, 745-6). Свой особый интересъ къ произведеніямъ Максима Николай керкирскій заявилъ составленіемъ обширнаго комментарія на его «Главы о любви». Въ прологь, который только досель и изданъ въ Σπ. Λάμπρος, Κερχυραϊκά ανέκδοτα. Έν Αθήναις 1862, 27-8, онъ обращается, какъ полагаетъ издатель (29), по всей въроятности именно къ указанному императору (αδέσποτα»), и отъ него онъ, можетъ быть, получилъ поручение написать этотъ комментарій. Характерное свидетельство о глубокомъ уважении и интересь къ твореніямъ Максима супруги императора, Ирины, даетъ дочь Алексія и Ирины, Анна Комнина, въ своей «Алексіадъ» (ср. у Комбефи са, PG, 90, 239D-240A). Появленіе разсматриваемой редакціи житія Максима въ эту эпоху, когда на Максима обращено было, повидимому, особое внимание, было бы, очевидно, вполнъ естественно. Неупоминание авторомъ житія о составленіи самимъ Николаемъ комментарія на одно изъ твореній Максима можеть быть объясняемо — если только именно этоть Николай заставиль его взяться за перо — твить, что житіе было написано раньше комментарія. Савдуєть замътить, что и константинопольскій патріархъ временъ Алексія Комнина также быль Николай (Грамматикъ, 1084-1111), но объ отношенияхъ и его къ Максиму, какъ и объ отношеніяхъ Николая Мистика, повидимому, нётъ свёдёній.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ изданной Муретовымъ особой сокращенной редакцін сказанія на славянскомъ языкѣ также иѣтъ упоминанія о монастырѣ Арсенія, и говорится лишь о «заточеніи» Максима съ учениками въ «лазуньскую» (др. чтенія: лазаньскую, дазоньскоую) землю или страну (295).

Βυ "Αθλησις εν επιτόμφ, ποσπό разскава ο τρεχηθτηθικό πρεδωβαθία Μακсима βυ Лазикъ, сообщается: «ὅτε δὲ εὐδόκησεν ὁ Θεὸς προσλαβέσθαι αὐτόν, μικρὸν νοσήσας ἀνεπαύσατο μηνὶ Αὐγούστφ τρισκαιδεκάτη καὶ ἐτάφη ἐν Λαζικῆ ἐν τῷ μοναστηρίφ τοῦ ἀγίου 'Αρσενίου, ἔνθα καὶ ἰάσεις πλεῖσται γίνονται εἰς δόξαν τοῦ Θεοῦ ἡμῶν» 1.

Такъ какъ другіе авторы зависять оть этого памятника и воспроизводять лишь его сообщеніе<sup>2</sup>, то съ нимъ только, очевидно, и нужно считаться. Можеть возникать здёсь, кромѣ вопроса о достовърности и дѣйствительномъ значеніи этого извѣстія, еще вопросъ о правильности чтенія «Άρσενίου». Но нѣть, повидимому, основаній предпочитать ему «Άρσαχίου» <sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Епифановичъ, 22,31-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ синаксарномъ сказаніи, въ изданіи Delehaye по cod. Berol. 219, в. XII—XIII. (=S), подъ 21 января, 410,7-10: Καί κατέθηκαν αυτόν εν τη μονή του άγίου Άρσακίου εν αυτή τή χώρα των Λαζων, πολλάς θαυμάτων ένεργείας καθ' έκάστην ποιούντα. Ηο ποχυ 13 αΒιγςτα, 889,10-18: Καὶ κατετέθη ἐν τῆ μονῆ τοῦ ἀγίου ἀρσενίου ἐν αὐτῆ - - καθ' ἐκάστην ποιῶν (το же y Combesis, PG, 90, 209D: καὶ κατετέθη - - καθ' ἐκάστην τελῶν). Πρи указаніи варіантовъ, для 410,8: 'Арбахіоυ, Delehaye замічаєть, 409-410,42: 'Арбачіоυ Sa [=Paris. 1594, s. XII], ita quoque cod. Tilianus, apud Combefis, PG. t. XC, p. 209. Однако, въ Adnotationes въ конц'в книги, 982, д'властся поправка: 410,8: Legendum cum Sa aliisque 'Арбахіюо. Въ какихъ именно «другихъ» кодексахъ читается Ароахіов, Delchaye не указываетъ. Для памяти Максима онъ отмъчаетъ «synaxaria selecta» подъ 21 января въ рукописяхъ: Sa, Sb, Da (=Ba), Db, Ba (=S), Bb, C, M, Mv, Mr; подъ 13 августа: H, P, D, Da, Db, K, N, Bb, Bc, C, Ce, R. Ra, Rb, Rc, Mc. Изъ нихъ P есть упомянутая выше Патносская рукопись 🔏 266, содержащая только начало "Αθλησις εν επιτόμφ. Въ К=рук. Петрогр. Публ. библ. № 240 («Петровъ Синаксарь» 1249 г.), л. 55, данное мъсто читается вполит согласно съ изданіемъ Комбефиса. Въ славянскомъ переводъ этой редакціи сказанія, изданной у Муретова, 290, читается: и положенъ бысть (Еве. положися) во обители святаго Арсенія, въ той веси (Еве. странъ) Лазикійстьй (Хл. [192?, Лазикійсцьй), и (оп. Хл.) многа содълованія (Хл. съдъванія) чудесы (Ево. дъйства чудесь, Хл. чудеси) творя повсегда. — Въ амплификаціи этого сказанія, Latyšev, 275,37-80=Επιφαιοθιντι, 24,38-25,25: κάν τῆ μονῆ κατατίθεται τοῦ ἐν ἀγίοις Ἀρσενίου, τῆ κατ' αὐτὴν τὴν χώραν τῶν Λαζῶν τυγχανούση, πολλὰς θαυμάτων ἐνεργείας ἐφ' ἐκάστης τελῶν. — Βъ первомъ пространномъ житіи, Епифановичъ, 10,5-в: хаі ετάρη εν μοναστηρίφ λεγομένφ τοῦ ລ້າໃວບ Άρσενίου. — Въ грузинской переработкъ этого житія, Кекелидзе, 479 (70): По близости къ крѣпости той находился монастырь святого Арсенія, гдѣ и похоронили святое тѣло его во славу Господа нашего Іисуса Христа. — Наконецъ, въ грузинскомъ синаксарномъ сказаніи, составленномъ частію на основаніи житіл, 486 (77): Тѣло его похоронили въ монастыръ святого Арсенія, причемъ на гробницъ его бываетъ много исцълсній и знаменій даже до сего дня.

<sup>3</sup> Артахісо, какъ видно изъ предыдущаго примъчанія, встрічаєтся лишь въ одной группів текстовъ наиболіве распространеннаго синаксарнаго сказанія — подъ 21 января (но неясно, во всіхъ ли безъ исключенія рукописихъ), тогда какъ въ текстахъ того же сказанія подъ 13 августа (также неизвістно, вездіз ли) стоитъ Артахісо, и оно имістся и въ другихъ памятникахъ. Правда, меніве обычное Артахісо скоріве могло быть передізано въ боліве извістное Артахісо, нежели обратно. Но если Адалтіє і у ітіторо древніве этого сказанія, и въ немъ читается Артахісо, это можеть говорить за правильность такого чтенія независимо отъ древности рукописи, въ которой Адалтіє сохранилось.

#### III.

Мѣстное кавказское преданіе въ данномъ случаѣ должно бы имѣть рѣшающее значеніе, если бы можно было твердо установить, что оно идетъ непрерывно уже отъ VII вѣка. Но насколько извѣстно, вполнѣ опредѣленное указаніе съ этой стороны, отождествленіе съ мѣстомъ погребенія Максима извѣстнаго географическаго пункта, выступаеть въ сравнительно уже поздвѣйшее время.

Трудно сказать, основывается ли на слышанномъ въ самой Лазикѣ, или же лишь на прочитанномъ у Анастасія апокрисіарія или Өеодосія гангрскаго, или же, наконецъ, — какъ можеть это оказаться по изслѣдованій рукописнаго преданія — является уже позднѣйшею вставкою, сообщеніе въ произведеніи константинопольскаго монаха и пресвитера Епифанія, который въ началѣ ІХ в. предпринялъ путешествіе по южному, восточному и сѣверо-восточному побережью Чернаго моря, съ цѣлью собрать иѣстныя преданія въ предполагаемыхъ мѣстахъ проповѣднической дѣятельности ап. Андрея, и написалъ на основаніи этихъ преданій, главнымъ же образомъ на основаніи разныхъ апокрифическихъ сказаній, общирное житіе апостола 1.

Вмѣстѣ съ Симономъ Кананитомъ и Матеіемъ, Андрей, по разсказу житія, пришелъ, въ своемъ третьемъ путешествіи, изъ Эдессы въ Ивирію, дошелъ до Фасиса и затѣмъ прибылъ въ Сванію, гдѣ управленіе находилось въ рукахъ женіцинъ и гдѣ проповѣдь апостоловъ въ виду этого имѣла скорый успѣхъ. Въ славянскомъ переводѣ житія далѣе продолжается: «И при-

<sup>1</sup> Житіе досел'в им'вется лишь въ весьма неудовлетворительномъ изданіи Dressel'я (1848), по cod. Vat. 824, s. XII; перепечатано въ PG, 120. Между твиъ, напр., Воппеt указываеть еще 3 рукописи, не использованныя издателемъ. Изъ неизданнаго славянскаго перевода часть текста напечаталь В. Г. Васильевскій въ статьв: Хожденіе апостола Андрея въ странъ Мирмидонянъ, въ ЖМНПр, ч. 189, 1877, февраль, отд. II, 167-9, по рук. Соф. 1136, XV-XVI в.; въ издани Трудовъ В. Г. Васильевскаго, И. 1. Спб. 1909, 278-7, перепечатано съ указаніемъ редакторомъ (П. В. Никитинымъ) варіантовъ изъ другихъ, частію болье близкихъ къ извъстному греческому подлиннику рукописей. Вообще объ этомъ памятникъ ср. Васильевскій, 160-170 (264-278), и J. Flamion, Les Actes Apocryphes de l'Apôtre André. Louvain 1911, 70-8, 192-204.—На основъ житія, частію съ сокращеніями, частію съ дополнеяніями, написанъ неизвъстнымъ авторомъ, въ томъ же ІХ въкъ, панегирикъ въ честь ап. Андрея, наданный Bonnet въ АВ, XIII, 1894, 311-352, и отдъльно въ Supplementum codicis аростуры, II, 8-44 (ср. Flamion, 70-85, 205-211). Въ связи съ темъ и другимъ памятникомъ стоитъ метафрастовская переработка житія въ минеяхъ (Flamion, 85-7, 211-2). Грузинская редакція житія (русскій переводъ въ ХрЧт, 1869, П, 151-180) обнаруживаетъ сходство съ панегирикомъ; на грузинскій языкъ житіе или діянія ап. Андрея переведены Евоиміемъ авонскимъ. Упоминанія о Химарѣ въ этихъ памятникахъ, зависящихъ отъ житія Епифанія, не имъется, насколько можно судить по имъющимся печатнымъ изданіямъ ихъ.

доша въ Химарь градъ: тужде до диесь [день у Васильевскаго] есть покой многострастнику Максиму» 1. Матей остался съ учениками въ этихъ странахъ, Симонъ и Андрей ушли въ Аланію въ городъ Фусту (είς Φοῦσταν πόλιν), затѣмъ въ Авасгію въ Севастополь, наконецъ, одинь уже Андрей, оставивъ Симона, пришелъ въ Зикхію, отсюда къ верхнимъ Сугдеямъ, затѣмъ въ Воспоръ (Керчь), до котораго доходилъ и самъ авторъ житія.

Но если и предполагать, что замѣчаніе о мѣстѣ упокоенія Максима принадлежить самому Епифанію и получено имь не книжнымь путемь, а изъ живого мѣстнаго преданія (въ задачу Епифанія во время его путешествія входило собираніе свѣдѣній и вообще о мѣстныхъ святыхъ)³, оно не идеть дальше того, что извѣстно изъ другихъ источниковъ. Интересъ предотавляеть здѣсь только форма названія «Химарь» для «Σχημάρις—Σχιομάρις», въ греческихъ доселѣ извѣстныхъ памятникахъ не имѣющая пока соотвѣтствія для себя.

Сообщенія какихъ-либо мѣстныхъ грузинскихъ преданій о св. Максимѣ, его пребываніи въ Лазикѣ и погребеніи тамъ, скорѣе всего, повидимому, можно было бы ожидать оть переводчика житія его и разныхъ его произведеній, св. Евенмія авонскаго. Евенмій происходиль изъ примыкавшей именно къ Лазикѣ съ ю.-в. Самцхійской области; если самъ онь уже съраннихъ лѣтъ попаль въ Византію, то преданія о Максимѣ онъ могъ бы, повидимому, знать и могъ бы получить необходимыя топографическія разъясненія отъ своего отца, св. Іоанна, особенно если переводъ житія быль выполнень имъ еще при жизни послѣдняго († 998), какъ полагаеть прот. Кекелидзе в. Но въ данномъ случаѣ онъ ограничивается въ сущности только передачею греческихъ свѣдѣній, поставляя лишь «ћимаръ» вмѣсто «Схимар[ис]ъ» и замѣняя греческое названіе «алановъ» грузинскимъ («по близости къ страиѣ осетинской»). Никакихъ особыхъ поясненій и замѣчаній къ греческому тексту онъ не дѣлаеть, какъ и Георгій Мтацминдели въ сина-ксарномъ сказаніи, повторяющій данныя житія.

Но, какъ сообщаетъ прот. Кекелидзе въ разныхъ мѣстахъ своей статъи, пояснительныя замѣчанія касательно разныхъ упоминаемыхъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Васильевскій, 168=275,12-15. Варіанты, 277: вмѣсто тужде—иже M [Моск. Син. 799]; день C [Соф. 1186], дйъ BY [Волокол. 194, Моск. Син. 988], до двесь M, и до дне K [Кир. 58/1130]; многострадалному K, многострадалцу M. «День» у Васильевскаго взято изъ C, но, очевидно, вѣрнымъ нужно признать «до днесь».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> PG, 120, 221C: λοιπόν περιερχόμενοι χώρας καὶ πόλεις μέχρι Βοσπόρου πολλῷ πόθφ διερχόμενοι ἡρευνῶμεν περὶ τῶν ἐγχωρίων ἀγίων καὶ εἴ πού ἐστι λείψανον· καὶ πολλῶν ἐτύχομεν. "Οπου δὶ οὐκ ἐφθάσαμεν, τοὺς παρατυγχάνοντας ἀκριβῶς διγρωτῶμεν καὶ ἡδέως ἐμανθάνομεν.

<sup>3</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 4-5.

тексть мѣстностей имѣются зато въ нѣкоторыхъ древнихъ рукописяхъ этого последняго сказанія на поляхъ и относятся они къ весьма древнему времени. «Въ рукоп. XII вѣка Тифл. ц.-арх. музея № 222, на стр. 440, нротивъ того мѣста, гдѣ говорится о блаженной кончинѣ препод. Максима, на полѣ сохранилась нѣсколько пострадавшая унціальная киноварная приписка, сдѣланная почеркомъ XII вѣка: "мощи святаго Максима покоятся (въ крѣпости Мури) близъ Цагери"». Въ примѣчаніи прот. Кекелидзе поясняеть, что «грузинскія слова, соотвѣтствующія выраженію "въ крѣпости Мури", транскрибированы трудно разбираемыми теперь, почти что сшедшими, греческими буквами» 1. Если эта приписка относится дѣйствительно къ XII в., то уже тогда мѣсто заключенія и погребенія Максима было отождествляемо съ извѣстною и нывѣ мѣстностью Мури, близъ Цагери, гдѣ находится и крѣпость съ этимъ именемъ, п если транскрибированныя погречески слова разобраны вѣрно, то тогда было въ употребленіи и самое названіе «Мури».

Съ этой замѣткою несогласно, однако, показаніе схоліаста въ другой рукописи синаксаря, № 97, XI в. Этотъ схоліасть, повидимому, спеціально интересовался вопросомъ объ отождествленій упоминаемыхъ въ сказаній названій съ современными ему географическими обозначеніями. «Котори», напр., даже выскоблено въ текстѣ и замѣнено черезъ «Цебери», на полѣ же сдѣлано поясненіе: «Цебери то же самое, что и Цебельда» Виѣсто «въ крѣпость Такверскую» другихъ рукописей, даже въ текстѣ читается: «въ крѣпость Квара въ [мѣстности] Таквери» Виѣсь, между тѣмъ, «пимаръ» не только не приравнивается уже къ Мури и оставлено безъ поясненія, но о «крѣпости сванской земли» дѣлается поясненіе: «сванской земли крѣпость, это — Мури» Валасть образомъ, схоліасть, къ какому бы времени онъ ни относился (Кекелидзе называетъ его «поздиѣйшимъ»), отождествляетъ Мури не съ мѣстомъ заключенія Максима—«пимаромъ», но съ мѣстоиъ заключенія Анастасія монаха — «крѣпостью сванской земли».

Въ позднъйшее время опредъленное указаніе относительно мѣста погребенія св. Максима дается въ «Географіи Грузіи» царевича Вахушта, составленной имъ въ 1745 г. на основаніи привезенныхъ при переселеніи

<sup>1 35.</sup> 

<sup>2 27,2.</sup> 

<sup>3 28.</sup> 

<sup>4 485 (76),</sup> cp. 31,3.

<sup>5 30.</sup> 

въ Москву его отца Вахтанга разныхъ грузинскихъ памятниковъ, принадлежавшихъ царскому дому <sup>1</sup>.

У Вахушта упоминается при описаніи области Лечхумъ въ Имеретіи монастырь св. Максима Исповъдника, въ которомъ онъ похороненъ, находящійся выше селенія Цагери, при чемъ вблизи его, еще выше, находится кръпость Мури.

«Выше этой рѣчки [на которой находится крѣпость Орбети], въ центрѣ Лечхума, на берегу Цхенисъ-цкали, на скалѣ, стоитъ крѣпость Дехвири, глава Таквери: ибо кто владѣетъ ею, все прочее подчиняется тому. На югъотъ нея и на востокъ отъ Цхенисъ-цкали въ Цагери находится церковь, громадная, съ куполомъ. Она — резиденція епископа, пастыря Лечхума и Сванетіи. Выше того находится монастырь, называемый (монастыремъ) Максима Исповѣдника, и въ немъ похороненъ Максимъ Исповѣдникъ. Построенъ онъ великолѣпно, на хорошемъ мѣстѣ, а теперь остается въ завѣдываніи священника. Выше того, на Цхенисъ-цкали, подъ Кавказомъ, находится крѣпость Мурисъ-цихе, никѣмъ не разрушенная и не взятая. Оттуда переходитъ дорога въ Сванетію» 2. Монастырь св. Максима отмѣченъ у Вахушта и на картѣ Имеретіи 3.

Какъ видно изъ одного примѣчанія у Вахушта (по поводу крѣпости Таквери), ему извѣстенъ былъ грузинскій синаксарный разсказъ о св. Максимѣ, и именно, какъ указываетъ прот. Кекелидзе, въ упомянутомъ спискѣ № 97 ч, или вообще въ редакціи этого списка. Что именнокрѣпость Мури была мѣстомъ заключенія Максима, этого Вахуштъ прямоне говоритъ, и это можно выводить лишь изъ того факта, что въ непосредственной близости къ «монастырю Максима» находится эта крѣпость.

О существованіи и въ настоящее время м'єстнаго преданія о погребеніи св. Максима въ м'єстности Мури заявляль, прежде всего, въ своемъ отношеніи въ Грузино-Имеретинскую Синодальную Контору отъ

<sup>1</sup> Description géographique de la Géorgie, par le tsarévitch Wakhoucht, publiée d'après l'original autographe par M. Brosset. S.-Pétersbourg 1842 (съ франц. переводомъ). Новое изданіе сдёлано М. Г. Джанашвили въ 1904 г. и отдёльно напечатавъ имъ русскій переводъ съ введеніемъ и примъчаніями: Царевичъ Вахушти, Географія Грузіи. Тифлисъ 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Джанашвили, 200-1; Brosset, 348-351; ср. Кекелидзе, 34-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Brosset, карта № 5: Maximès-Monastéri. Мури и монастырь Максима имѣются также на хранящихся въ Военно-Ученомъ Архивѣ Военнаго Министерства рисованныхъ отъруки картахъ, одной — Черноморскаго побережья и р. Ріона, начала XVIII в., съ обозначеніями на грузинскомъ языкѣ, и другой—Кавказа, 1743 г., съ обозначеніями на грузинскомъ и виѣстѣ русскомъ языкахъ.

<sup>4</sup> Кекелидзе, 31,8.

6 сентября 1908 г. Лечхумскій убздиый исправникъ А. К. Энкель. По его словамъ, по вступленіи, въ 1907 г., въ управленіе Лечхумскимъ убздомъ, онъ «обратилъ вниманіе на существующее въ семъ убздъ убъждение населения въ томъ, что признанный вселенскою церковью святымъ Максимъ Исповедникъ погребенъ въ этомъ уезде въ селени Чхутели, Цагерскаго сельскаго общества, въ местности Мури, на лывомъ берегу р. Цхенисъ-цкали, по близости Мурскаго моста чрезъ эту ръку. На этомъ мъсть и ныпь находятся развалины маленькой часовни, построенной въ 17 въкъ, на мъсть большого монастыря имени св. Максима Исповедника, надъ могилою его. - - Онъ жилъ въ мъстности Мури, умеръ здъсь въ 662 г. и, по народному преданію, туть же и погребень. И нынь еще, во время засухи или слишкомъ большого обилін дождей, или другихъ пародныхъ б'яствій, населеніе приходить на богомоленіе къ м'єсту, гд в погребенъ св. Максимъ Исповъдникъ (къ упомянутой древней часовиъ), и, послъ молитвъ, всегда достигаетъ прекращенія бѣдствія». Въ виду этого Энкель и обратился въ Синодальную Контору съ просьбою ходатайствовать предъ Св. Синодомъ «о повсемъстномъ въ Имперіи объявленіи», по провъркъ относящихся сюда данныхъ, «о мъсть нахожденія могилы названнаго святого».

Въ представленной затъмъ епископомъ имеретинскимъ Георгіемъ въ 1909 году запискъ О. Жорданіи, пость ссылокъ на Вахушта, его карту и тексть его труда, въ доказательство того, что Максимъ погребенъ въ Мури, — о современномъ положеніи дѣла сообщается слѣдующее: «Нынѣ же по разсказамъ мъстнаго паселенія оказывается: а) описанный царевичемъ Вахуштіемъ монастырь разрушенъ бомбами до основанія, в роятно, во время междуусобных войнъ и битвъ подъ ствнами крвпости Мури, вследствіе близости сего монастыря отъ названной крізпости (около 600 шаговъ), дълавшей возможнымъ [въ запискъ: возможно] обращение монастырскихъ сооруженій въ прикрытіе [въ запискь: прикрытіемъ] для осаждавшей крыпость стороны. Извыстно, что по этой именно причинь быль бомбами разрушенъ въ 1692 г. знаменитый Багратовъ храмъ въ Кутансв, выстроенный въ 1009 году; б) изъ весьма значительныхъ сооруженій древняго монастыря Арсенія, получившаго послів погребенія въ немъ тіма знаменитаго вселенскаго учителя новое названіе монастыря св. Максима Исповъдника, остались лишь следы фундаментовъ, оправдывающихъ указаніе географа Вахуштія о сравнительной обширности монастырскихъ сооруженій; в) на мість бывшаго изящнаго храма, указываемаго Вахуштіемъ, быль воздвигнуть надъ могилою святого Исповедника маленькаго размера храмъ грубой и непрочной работы, въ родѣ часовии съ алтаремъ, подъ которымъ предполагаются святыя мощи Максима Исповедника, ибо по обычаю древней церкви, святыхъ хоронили подъ алтаремъ; г) нынъщній малый храмъ обрушился въ сводажъ; д) могнла св. Максима составляеть предметь особеннаго почитанія окрестных жителей: во время общих будствій (голода, засухи, непрерывныхъ дождей, мора и т. п.) все окрестное население, надъвъ на шею веревки изъ скрученныхъ пругьевъ въ знакъ смиренія и раскаянія, устремляется съ пічнемъ составленнаго народомъ стихотворенія въ честь святого Максима къ могилъ его въ названную часовню и усердною молитвой всегда получаеть просимое облегченіе; е) разнообразныя легенды и народныя преданія окружають святое м'єсто погребенія Максима Исповъдника, какъ «патрона» или покровителя окрестныхъ народностей; ж) монастырь св. Максима отстоить: оть крыпости Мури на разстоянии не болье 200 саженей, отъ кръпости Таквери — около 10 верстъ, отъ кръпости Орбели — 7 версть, отъ м'встечка Цагери (увздный городъ) — около одной версты, отъ кръпости Бокви (Бокересъ) — около 40 версть, отъ кръпости Кодора (Котори) — около 100 версть. Монастырь расположенъ на равнинъ у подножія крыпости Мури въ живописной мыстности на берегу рыки Цхенисъ-цкали на самой дорогъ, ведущей въ Сванетію и губерискій городъ».

У прот. К. Кекелидзе, въ его статъв, гдв доказывается, что Мурв есть Схимарись—humapь, между прочимь говорится: «Въ настоящее время монастыря, собственно говоря, уже нать, оть него остались лишь развалины, на которыхъ теперь стоить маленькая полуразрушившаяся церковка имени св. Максима, не поздиће начала XVIII въка, которая, хотя и отремонтирована кое-какъ недавно, но для совершенія въ ней службы пока еще не годна. Монастырь этотъ и есть, безъ сомнанія, упоминаемый въ Житіи монастырь св. Арсенія, который, послі погребенія въ немъ святаго Исповъдника, могъ быть переяменованъ въ монастырь св. Максима». Указываются далье сначала письменное (приниска въ рукон. Тифл. ц.-арх. Музея № 222), затѣмъ устное преданіе въ подтвержденіе того, что св. Максимъ страдаль и умерь именно здісь. «По одной, вращающейся въ містномъ населеніи, легендь, святого Максима убили въ деревнь Дехвири (въ Лечхумѣ же). Дѣло происходило будто бы такъ: разъ, во время молотьбы, св. Максимъ пришелъ къ одному крестьянипу, причемъ съ его приходомъ полилъ сильный дождь; то же самое случилось и другой разъ, когда Максимъ пришелъ къ этому крестьянину. Крестьянинъ, терпъвшій отъ дождя, причину своего горя увидёль въ Максимі, поэтому и убиль его. Святого похоронили въ гой же самой деревић на одной горкћ, но онъ далъ понять, что оставаться тамъ онъ не желаеть, поэтому его перенесли на другое м'єсто, но и тамъ онъ не захотіль пребывать. Тогда положили тіло его въ сани, запрягли пару воловъ и пустили ихъ; волы понесли святого и остановились на томъ мѣстѣ, гдѣ теперь развалины монастыря св. Максима. Съ этого будто бы времени ведеть начало непрекратившійся до нашихъ дней обычай, въ силу котораго жители названной деревни каждый разъ во время сильныхъ ливней надъвають на шею сплетенныя изъ прутьевъ кольца и отправляются босикомъ на могилу преподобнаго въ указанный монастырь непрем'вню тою же самою дорогою, по которой несли тыло святого волы, при этомъ поють: "Святый Максиме, дай намъ хорошую погоду". Придя на могнлу святого, они совершають тамъ усердное моленіе и возвращаются тою же дорогою назадъ въ полной увъренности, что святой услышить ихъ моленіе и исполнить ихъ просьбу». Эта легенда, какъ говорится въ примъчанін, сообщена была автору благочиннымъ священникомъ изъ м. Цагери о. Іоанномъ Маргіани въ письмѣ отъ 13 октября 1910 года. По сообщенію его же, «номимо 13 Августа память св. Максима на его могилъ торжественно чествуется въ четвергь пасхальной седьмицы; въ этотъ день въ вышеназванной церкви св. Максима собираются м'естные жители въ громадномъ большинствъ, сперва возносятъ молитвы преподобному, а потомъ, разсышись кругомъ, угощаются. Праздникъ этотъ тамъ называется "Гогашоба"» ¹).

Нѣкоторыя новыя подробности и между прочимъ особую версію мѣстной легенды о св. Максимѣ сообщаетъ на основаніи собранныхъ на мѣстѣ справокъ полковникъ А. К. Энкель въ письмѣ ко мнѣ отъ 14 октября 1913 г., въ отвѣть на мою просьбу о сообщеніи разныхъ дополнительныхъ свѣдѣній касательно указываемыхъ мѣста заключенія и мѣста погребенія св. Максима.

«Развалинъ монастыря имени св. Максима, либо св. Арсенія (или Арсакія) въ мѣстности Муръ уже не сохранилось, за исключеніемъ существующей нынѣ тамъ маленькой часовни имени св. Максима; равно иѣтъ другихъ слѣдовъ существованія здѣсь зданій; окрестность частью занята посѣвомъ и жилыми зданіями; только около часовни имѣются слѣды развалинъ монашескихъ келій. Но нѣтъ сомнѣнія, что на развалинахъ когда-то «великолѣпнаго» монастыря въ память св. Максима Исповѣдника построена была впослѣдствіи маленькая церковь, нынѣ отремонтированная.

«Упомянутый храмъ расположенъ вблизи подошвы высокой, крутой горы, на которой находится крѣпостца, носящая названіе: «Мурисъ-Цихе»

<sup>1</sup> Кекелидзе, 35-6, 38-9.

(какъ по-грузински принято говорить, а по старинному — «Цихе-Мурисъ») съ близъ лежащими башнями.

«Недалеко отъ часовии имъется хорошій источникъ питьевой воды.

«Върнъе всего, что монастырь, нъкогда здъсь стоявшій у самой подошвы горы, разрушенъ горными завалами (и теперь еще здъсь видны большіе камни, свалившіеся съ горы), а фундаментъ постепенно засыпанъ пескомъ, несущимся съ горы послѣ проливныхъ дождей».

«Въ далекой княжеской Сванетіи ([, представляющей собой западную часть] Верхней Сванетіи, отд'єленной отъ Пижней Сванетіи сплошнымъ, труднопроходимымъ горнымъ хребтомъ высотою въ 9—12 тысячъ футовъ) д'єйствительно есть селеніе «Цхмаръ» [Цхўмаръ], новъ той м'єстности никакихъ сл'єдовъ существованія и погребенія св. Максима ність, и во всей Верхней Сванетіи никакихъ абсолютно преданій объ этомъ святомъ не существуеть.

«А въ мѣстности Муръ и въ окрестныхъ селеніяхъ память о св. Максимѣ до сихъ поръ жива. Народъ мѣстомъ погребенія его считаєть именно то мѣсто, гдѣ нынѣ храмъ имени сего святого. Муръ нынѣ есть общее названіе мѣстности, гдѣ находится этотъ храмъ съ крѣпостью Цихе-Мурисъ и башнями.

«Имя святого Максима жители мѣстности Муръ чтутъ ежегодно въ четвергъ Пасхальной седьмицы: въ этотъ день они собираются на моленье святому въ часовнъ «Муръ» и послъ богослужения садятся на полянъ за общую трапезу.

«Кромѣ того, при продолжительныхъ проливныхъ дождяхъ населеніе всегда обращалось съ мольбой къ св. Максиму о прекращеніи дождя. Это происходило такъ: жители селеній Ласхана, Дехвири, Лесинди и Циламіери во время такихъ дождей собирались вмѣстѣ и, навязывая себѣ на шеѣ скрученный хворостъ и со священникомъ въ полноиъ облаченіи во главѣ, босые направлялись на могилу св. Максима въ мѣстность Муръ, гдѣ молили его ходатайствовать предъ Богомъ о «дарованіи погоды». По пути слѣдованія жители пѣли: «Цмпнда Максиме, шегвихвеціе, дари гвибодзе» (Святой Максимъ, прими нашу мольбу, дай намъ погоду).

«Въ новъйшее время, по причинъ неразумнаго истребленія лъсовъ и сопряженнаго съ нимъ значительнаго уменьшенія количества атмосферныхъ осадковъ, — такихъ продолжительныхъ проливныхъ дождей здъсь уже не бываетъ, и потому населенію ръдко приходится обращаться къ ходатайству святого Максима о погодъ.

«Обязанность идти на моленіе къ могилѣ св. Максима по случаю дождей лежала на жителяхъ упомянутыхъ выше селеній именно потому, что по

уб'вжденію населенія, святой Максимъ быль убить въ ихъ обществ'в, причемъ относительно обстоятельствъ убійства его народное преданіе сообщаеть сл'ядующее:

«Нъкоторое время св. Максимъ жилъ въ сел. Дехвири въ мъстности «Чурисъ-Цкали» (верстахъ въ трехъ отъ Цихе-Мурисъ), въ дуплѣ липоваго дерева. Въ то время въ сел. Дехвири находился крестьянинъ Чабукіани (онъ же Каріейшвили), который притёсняль односельчань, потравляль ихъ посъвы, работалъ по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ и вообще отличался дурнымъ нравомъ. Святой Максимъ часто давалъ наставленія названному крестьянину, нѣсколько разъ даже самъ прогоняль быковъ Каріейшвили, потравлявшихъ поля сосъдей. За все это крестьянинъ Каріейшвили питаль злобу къ святому. Озлобление Кариейшвили усилилось, когда по появленіи св. Максима на его гумнь во время молотьбы (происходящей здысь и нынъ подъ открытымъ небомъ) внезапно полилъ дождь, тогда какъ кругомъ стояла ясная погода. Такъ повторялось въсколько разъ, но Каріейшвили не образумился этимъ, а задумалъ избавиться отъ святого. Однажды, когда св. Максимъ опять прогоняль портившихъ поствы быковъ Каріейшвили, сей последній стрелою убиль святого и тайно похорониль его въ мъстности «Чурисъ-Цкали»; па разсвътъ следующаго дня Каріейшвили подходить къ мъсту погребенія святого и видить, что тыло его лежить на поверхности земли - не тамъ, гдф онъ его похоронилъ. Тогда убійца береть тело святого и хоронить его въ местности «Кокоше» въ Дехвири, но оно и тамъ «не удержалось». Въ третій разъ онъ хорснить его въ оградъ Цхетской церкви, но и тамъ повторяется то же самое. Въ концъ концовъ хоронить его въ мъстности Муръ, гдъ теперь находится храмъ имени св. Максима.

«Относительно же св. Арсенія никакихъ свёдёній нётъ».

#### IV.

Вопросъ о мѣстѣ заключенія и погребенія св. Максима рѣшается, такимъ образомъ, съ полною опредѣленностію имѣющимся въ Закавказъѣ преданіемъ, которое засвидѣтельствовано въ глоссѣ рукописи № 222 и въ Географіи Вахушта и подтверждается фактомъ существованія часовни на мѣстѣ предполагаемаго монастыря Максима и разными мѣстными народными сказаніями о Максимѣ. Нѣтъ прямыхъ основаній не довѣрять этому преданію, если, съ одной стороны, трудно указать еще другой пункть, помимо Мури, гдѣ Максимъ могъ бы окончить свою жизнь и быть погребен-

нымъ, и если, съ другой стороны, противъ разсматриваемаго преданія нельзя выставить какихъ-либо серьезныхъ отрицательныхъ инстанцій. Справедливо, поэтому, Ө. Жорданія въ своей запискѣ и прот. К. Кекелидзе въ упомянутой статьѣ придаютъ ему историческое значеніе.

Однако, въ подобныхъ случаяхъ даже и высокая степень вѣроятности не исключаетъ еще возможности всякаго совершенно сомиѣнія и необходимости научной провѣрки и, если возможно, болѣе твердаго обоснованія предлагаемаго преданія.

Можеть, при настоящемъ состояніи данныхъ, возникать вопросъ: не есть ли это преданіе уже поздивнивато происхожденія и не имветь ли оно въ основь не факть, а простую лишь догадку или какое-либо недоразумьніе? Кто знакомъ съ областью агіографическихъ легендъ и съ исторіей возникновенія разныхъ преданій о святыхъ, тотъ едва ли будеть возражать противъ правомърности такого скепсиса. Мъстныя легенды о св. Максимъ въ своемъ содержаніи, какъ видно это изъ сопоставленія ихъ съ достовърными извъстіями о послъднихъ дняхъ и кончинъ Максима у Анастасія апокрисіарія и Феодосія гангрскаго, ничего историческаго не заключають и могутъ свидътельствовать почти только о хранящейся въ данной мъстности памяти объ имени святого.

Несомнѣнно, св. Максимъ Исповѣдникъ скончался и погребенъ гдѣ-то въ предѣлахъ древней Лазики. Но вопросъ въ томъ, правильно ли указывается это мѣсто именно въ Мури, и можно ли крѣпость Мури отождествлятъ съ древнимъ «Схимарисъ». Пріуроченіе мѣста пребыванія Максима и мѣста его погребенія къ данному пункту Лазики могло быть сдѣлано и въ сравнительно поэднѣйшее время, когда первоначальное преданіе было позабыто, между тѣмъ слава имени Максима, въ связи съ переводами на грузинскій языкъ его житія и его твореній, побуждала указать это мѣсто съ опредѣленностью.

Сходія въ рукоп. № 222, если она и относится къ XII в., всетаки пятью вѣками отдѣляется отъ эпохи Максима. Но особенно важнымъ въ данномъ случаѣ представляется то обстоятельство, что въ грузпиской письменности, какъ было выше указано, когда-то дѣлаема была попытка, въ схоліяхъ другой рукописи, № 97, перевести географическія названія въ сказаніи о Максимѣ на грузинскую номенклатуру, лицомъ, нужно думать, болѣе или менѣе знакомымъ съ современными ему названіями грузпискаго Закавказья, между тѣмъ этотъ схоліасть не знаеть о тождествѣ Мури именно съ Схимарисъ — hимаръ, а приравниваетъ Мури къ «сванской крѣпости». Кекелидзе замѣчаетъ, что эта схолія «предполагаетъ въ искомой [ — сван-

ской] крыпости крыпость Мури, въ которой въ данное время томился св. Максимъ. Но это — предположение позднъйшаго схоліаста, ни на чемъ не обоснованное и безусловно ошибочное, ибо согласно императорскому указу [?], по прибытіи въ Лазику ихъ, всьхъ трехъ изгнанниковъ, должны были разлучить другъ отъ друга и держать въ различныхъ крыпостяхъ, сводить ихъ вмысты въ одной крыпости никто не рышился быз 1. Но эта критика предполагаетъ уже доказаннымъ, что Мури именно и естъ Схимарисъ или нимаръ, гды былъ Максимъ, и усвояетъ, сверхъ того, схоліасту иныне, будто и Максимъ и Анастасій монахъ находились въ одной и той же крыпости, тогда какъ тотъ о мысты заключенія Максима на дылы не высказываетъ своего мнынія.

Сомнѣнія, хотя высказанныя мимоходомъ и безъ особыхъ разъясненій, или по крайней мѣрѣ уклончивыя мнѣнія по поводу преданія о мѣстѣ погребенія св. Максима близъ Мури, можно встрѣчать у лицъ, которымъ нельзя отказать въ авторитетности въ сужденіяхъ по вопросамъ объ исторіи и археологія Кавказа.

Такъ, довольно уклончиво отзывается объ извѣстіи Вахушта Броссе въ отчеть о своемъ путешествій съ археологическими цѣлями по Грузій и Арменій въ 1847—8 гг. Сказавъ о «хорошей» крѣпости въ Мури на верху скалы, о башнѣ внизу и мостѣ чрезъ Цхенисъ-цѣали, онъ замѣчаетъ: •[Постройка имени] Максима Исповѣдника находится на равнинѣ у моста. Я не знаю, погребенъ ли святой въ этой жалкой часовнѣ, какъ это утверждаетъ Вахуштъ, но зданіе заброшено и въ немъ уже не бываетъ службы. Цагеръ совсѣмъ близко отсюда, также [?] на правомъ берегу рѣки: такимъ образомъ, всѣ эти мѣстности невѣрно обозначены на картѣ № 5 въ атласѣ Вахуштъ», а съ Цхенисъ-цѣали дѣло обстоитъ еще хуже: Вахуштъ не знаетъ о продолженіи ея далѣе Мури².

Подобнымъ же образомъ, съ нѣкоторымъ сомнѣніемъ отзывается о сообщеніи Вахушта касательно Максима и Д. Бакрадзе, посѣтившій Цагерскую церковь въ 1867 г., въ своемъ описаніи древнихъ христіанскихъ памятниковъ Кавказа. «Цагери расположенъ на правомъ берегу Цхенисъ-цкали. Мѣстность эта чрезвычайно поэтична. Здѣсь насупротивъ Цагери развертывается довольно большая равнина, обрамленная кругомъ

<sup>1</sup> Кекелидзе, 30-1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> M. Brosset, Rapport sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans l'Arménie executé en 1847 et 1848 (3 voll. 1849—51). II. 9 гаррогt. St.-Pétersburg 1850, р. 34—5. Нужно, однако, замѣтить, что Мури находится на дѣлѣ не на правомъ, а на лѣвомъ берегу Цхенисъ-пкали.

высокими горами и на одной изъ нихъ величественно рисуется древній замокъ Мурис-цихе, куда всходъ очень труденъ и гдё донынё сохраняются двё пушки, одна съ гербомъ у казенной части и съ латинской надписью: «1554. Opus Federici Musarra», а другая съ турецкою надписью, но гдё по моему мнёнію гораздо болёе интересенъ чрезвычайно малый деревянный ящикъ, въ который дадіани запирали преступниковъ, надёвая на нихъ днемъ тяжелыя цёпи. - По близости Цагери Вахуштъ указываетъ монастырь Максима Исповёдника, тёло котораго будто бы похоронено тамъ же. Я не видёлъ этого монастыря, но Вахуштъ хвалитъ и архитектуру и расположеніе его» 1.

#### V.

Точкою отправленія при пров'єрк'є кавказскаго преданія должны служить данныя указанных выше древн'єйших греческих источниковъ, письмо Анастасія и записка Өеодосія, какъ не возбуждающія никакихъ сомнівній относительно своей достов'єрности.

Что касается извёстія о монастырё Арсенія въ позднёйшихъ памятникахъ, то оно, повидимому, не можетъ пока приводить къ какимъ-либо положительнымъ результатамъ. Насколько мнё извёстно, нётъ гдё-либо еще упоминанія о существованіи вообще такого монастыря въ предёлахъ Лазики.

Если довърять безъ всякихъ ограниченій этому сообщенію, то пришлось бы предположить, что монастырь Арсенія быль въ Лазикъ уже во времена Максима, но иныхъ свъдъній о немъ, кромъ этого сообщенія о погребеніи въ немъ Максима, не сохранилось; потомъ онъ сталъ (если онъ находился около нынъшняго Мури) называться монастыремъ Максима, но монастырь и съ этимъ именемъ тоже когда-то прекратилъ свое существованіе <sup>2</sup>.

Но не совсымь понятнымь было бы, въ такомъ случай, то обстоятель-

<sup>1</sup> Д. Бакрадзе, Кавказъ въ древнихъ памятникахъ христіанства, въ Актахъ Кавказской Археологической Комиссіи. Т. V и VI. Тифлисъ 1873—4, и отдёльно, 1875, 161. Съ увъренностью, напротивъ, говоритъ даже о постройкъ монастыря самимъ Максимомъ (I) G. Merzbacher, Aus den Hochregionen des Kaukasus. I. Lpz. 1901, 321: «An der andern Thalseite [долины р. Цхенисъ-цкали] wird höher oben im Gebirge die langgestreckte Front eines alten georgischen Klosters sichtbar [?] durch Maximus, den Bekenner, erbaut [?], der auch dort seine Ruhestätte fand». S. 334—снимокъ съ «Murischlucht». О мъстности и кръпости Мури и о Цагерскомъ монастыръ ср., между прочимъ, К. А. Бороздинъ, Закавказскія воспоминанія. Мингрелія и Сванетія съ 1854 по 1861 годъ. Спб. 1885, 31—40, 51.

<sup>2</sup> Такъ именно думають Жорданія, въ своей запискъ, и Кекелидзе, 35.

ство, что ничего о погребеніи св. Максима въ какомъ-либо монастырѣ не говорять ни Анастасій апокрисіарій, ни Өеодосій гангрскій. Весьма трудно допустить, что этоть факть не быль въ свое время извѣстенъ имъ, или быль оставлень ими неотмѣченнымъ, если бы онъ на самомъ дѣлѣ имѣлъ мѣсто непосредственно послѣ кончины св. Максима. Нужно при этомъ помнить, что извѣстіе это впервые выступаеть въ столь мутномъ источникѣ, какъ "Аθλησις ἐν ἐπιτόμω, всѣ же другіе авторы лишь повторяють его, — и оно здѣсь слѣдуеть за совершенно невѣрными сообщеніями о Максимѣ. Это, очевидно, является для него вообще плохой рекомендаціей, по крайней мѣрѣ въ томъ видѣ, какъ оно здѣсь передается 1.

Если, съ другой стороны, признавать, что это сообщеніе, хотя въ настоящемъ его видѣ и невѣрно, но всетаки скрываетъ за собою нѣчто дѣйствительно бывшее, то можно думать, напр., что «монастырь» Арсенія явился уже потомъ на мѣстѣ погребенія св. Максима или вблизи его, или же, что мощи Максима были перенесены нѣкогда въ какой-то монастырь съ этимъ именемъ, находившійся не въ первоначальномъ мѣстѣ погребенія его. Но опредѣленныхъ и вполнѣ достовѣрныхъ свѣдѣній о такомъ перенесенія, повидимому, не имѣется з.—Такимъ образомъ, вообще это извѣ-

¹ Нельзя ни въ какомъ случав предполагать, что авторъ Чэλησις ἐν ἐπιτόμφ могъ взять это извёстіе изъ письма Анастасія апокрисіарія, и лишь въ датинскомъ дошедшемъ до насъ переводѣ письма оно пропущено по какой-то причивѣ. Письмо это было совсѣмъ неизвёстно ему, иначе онъ не допустилъ бы высказанныхъ имъ несообразностей. Составитель пространнаго житія Максима явно заимствуеть это сообщеніе изъ "Аэλησις (Епиф. 10,4: εὐδο-χίχ Θεοῦ χτλ. есть, очевидно, перифразъ 22,81: ἔτε δὲ εὐδόχησεν ὁ Θεὸς χτλ.). Само по себѣ существованіе монастыря въ данное время въ христіанской Лазикѣ, и именно около Мури, конечно, не невозможно, причемъ «монастырь» могъ имѣть весьма скромные размѣры.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О «переложеніи» и «перенесеніи» мощей св. Максима Испов'ядника, но неизв'ястнооткуда и куда и въ какое время — говорится въ греческихъ синаксаряхъ и продогахъ подъ 18 августа, причемъ это есть вибств и день кончины Максина. Ср. Delchaye, с. 887 (въ заглавіи указаннаго выше сказанія): Άνάμνησις τῆς μεταθέσεως τῶν λειψάνων [но D=Paris. 1587 s. XII: "Αθλησις] τοῦ άγίου Μαξίμου τοῦ όμολογητοῦ. Βъ стишномь прологь (XI в.) имъются и coote Ετστεγιοιμίε στικι: Κινούσί σου, Μάξιμε, πιστοί την κόνιν, | Δηλούντες ώς ζης έξαμείβων καὶ τόπους (ed. Siberus, 1727, p. 258). Βτ. Συναξαριστής Νικοδήμου Άγιορείτου (8 μ3μ. Νικολαίδου Φιλαδέλφεως, Άθήνησι 1868). ΙΙ, 313: Ἡ ἀνακομιδή καὶ μετάθεσις τοῦ λειψάνου τοῦ όσίου πατρός ἡμῶν Μ. τοῦ όμ. У архіеп. Сергія, Полный Місяцесловъ Востока. 2 изд. Владиміръ 1901, II, 1, 244, «преложеніе или пренесеніе мощей» указано въ слав. Студ. Уставь 1398 г., въ стишномъ греч. синаксарь Schifflet XII в. и греч. печатныхъ минеяхъ 1806-1820 г. Неизвъстно, на чемъ основывается авторъ, когда говоритъ (липь во 2 изданія) о перенесенія мощей Максима въ Константинополь (ІІ, 1, 20; ІІ, 2, 32). Между прочимъ, какъ указывается въ Acta Sanctorum augusti, t. III (1737), р. 115A, въ арабско-египетскомъ мартирологіи, переведенномъ съ арабскаго на латинскій языкъ Граціей Симоніемъ, говорится подъ 18 августа о atranslatio corporis s. Maximi et sociorum ejus». — Память св. Максима Исповедника отмечается еще (по крайней мере уже съ ІХ века) подъ 21 января, и имъется и въ нашемъ мъсяцесловъ. Въ грузинскомъ переводъ житія и грузинскомъ сина-

стіе не только не помогаеть рѣшенію вопроса, но само еще ждеть подтвержденія и разъясненія <sup>1</sup>.

Сообщенія Анастасія и Өеодосія, съ поименованіемъ ряда крѣпостей и опредѣленіемъ ихъ мѣстоположенія, по крайней мѣрѣ, чрезъ указаніе тѣхъ областей или народовъ, среди которыхъ или вблизи которыхъ онѣ находились, несмотря на важное значеніе ихъ для исторической географіи сѣверозападнаго Закавказья, особаго вниманія къ себѣ спеціалистовъ, насколько

ксарь это объясняется тымь, что именно въ указанный день онъ быль мучимъ въ Константинополь и ему тамъ отръзали языкъ и руку, и праздновать такъ будто бы опредълено уже отцами шестого вседенскаго собора (Кекелидзе, 479=70, 486=77). На этотъ день приходится кончина(?) и память преп. Максима Грека († 1556). Но предполагать въ этомъ случав, для объясненія происхожденія памяти Максима Испов'єдника 21 января, см'єшеніе его съ Максимомъ Грекомъ, какъ дълаеть это Жорданія въ своей запискъ, очевидно, совершенно невозможно, такъ какъ эта память появилась задолго до Максима Грека. - Въ константинопольскомъ синаксаръ отмъчается еще мъстное празднование памяти Максима 19 августа. Delehaye, c. 910,17-23, № 3: Τἢ αὐτῇ ἡμέρα μνήμη τοῦ όσίου Μαξίμου τοῦ όμολογητοῦ καὶ τοῦ ἀγίου μάρτυρος Διομήδους. Τελείται δὲ ἡ αὐτῶν σύναξις ἔνδον τοῦ σεβασμίου οἴχου τῆς ἀγίας Θεοτόχου τοῦ [D, τῆς S] ἐπιλεγομένου Ἱερουσαλήμ καὶ εἰς τὸν Λευκὸν Ποταμόν. Намять мученика Діомида (храмъ во имя его былъ построенъ еще Константиномъ В., ср. Сергій, ІІ, 2, 326) есть подъ 16 августа (Deleha ye, с. 1034: подъ 21 августа, по Martyr. Hieron.) и 3 іюля (Сергій, І, 1, 198). Можно, иежду прочимъ, обратить вниманіе, что Максимъ и его сподвижники пострадали, πο Θεοχοςίο (Επιτφ. 18,4-5), εν Βυζαντίω εν φρουρά του πραιτωρίου του επάρχου επιλεγομένη Δισμήδους (ср. также о Мартинъ, Р., 129, 596 А). — Въ «Типикъ константинопольской великой церкви ІХ—Х в.», въ Патмосской рук. № 266, память Μαξίμου τοῦ όμολογητοῦ, кром'ь 13 августа, стоить еще подъ 26 августа (подъ 21 января нъть). А. Дмитріевскій, Описаніе литургических ъ рукописей. I, 1, 103, 109. — У Сергія (II, 1, 244; 20) указываются еще для Максима дни: 5 августа (№ 51---слав. святцы Петрогр. Публ. библют. нач. XVII в.), 11 августа (СІ. 2-мъсяцесловъ при греч. апост. Публ. библіот. XII в.), 12 августа (М. 450 — греч. минея Моск. Синод. онблют. ХИ в., и другія минен іерус. устава), 19 января (Сирм.—греч. синаксарь Сирмонда; повидимому, у Сергія опінбка — вибсто 19 августа), 20 января (Син. 2 — м'всяцесловъ при синайскомъ греч. сванг. ІХ—ХІ в., Ев. 🏖 1—мѣсяц. при слав. еванг. Петрогр. Публ. библ. XII в.), 22 января (Сир. — м'бсяц. при сирскомъ еванг. 1030 г.), 29 февраля (Терн. мъсяц. Терновской церкви 1272 г.), 20 сентября (греческія минен 1806—1820 гг., Синаксаристь Никодима: память Максима соединяется въ этотъ день съ памятью Мартина, обоихъ Анастасієвъ, Осодора и Евпрепія). Происхожденіе почти всіхъ этихъ памятей требуеть еще объясненія. (12 августа вибсто 13 — ради отданія праздника Преображенія, какъ указано это у Сергія).

<sup>1</sup> Изъ святыхъ съ вменемъ Арсенія наиболье извъстенъ египетскій подвижникъ Арсеній Великій († 449—450), память котораго празднуется 8 мая. Кромѣ него извъстны преп. Арсеній латрскій (VIII—IX в.) 13 декабря, Арсеній архівпископъ керкирскій (VIII—IX в.) 19 января, преп. Арсеній 15 февраля, Арсеній патріархъ константиноп. (XIII в.). Въ Грузія это имя употреблялось, повидимому, нерѣдко. Пельзя ставить возникновеніе извѣстія о «монастырѣ Арсенія», какъ иѣстѣ погребенія Максима, въ какую-либо связь съ Арсеніемъ икалтойскимъ (XII в.), если бы даже былъ установленъ фактъ особаго интереса съ его стороны къ твореніямъ и къ памяти Максима, потому что это извѣстіе въ памятникахъ появляется еще до его выступленія.—Что касается Арсакія, то кромѣ муч. Арсакія 12 ноября извѣстенъ еще патріархъ константиноп. Арсакій 11 октября; подъ 16 августа память никомидійскаго мученика Арсакія имѣется липь въ западныхъ мартирологахъ.

изв'єстно, не привлекали. Дюбуа де-Монперё и Броссе упускають ихъ изъ виду. Въ нов'єйшее время значеніе ихъ было отм'єчено и сд'єданы зам'єчанія относительно и іккоторыхъ встр'єчающихся въ нихъ названій С. П. Шестаковымъ¹. У О. Жорданія въ его (ненапечатанной) записк'є также им'єются разныя соображенія. Обстоятельный комментарій къ этимъ сообщеніямъ далъ зат'ємъ прот. К. Кекелидзе². Но д'єло ограничивается пока лишь предположеніями иля общими и неопред'єленными указаніями, и твердо обоснованная точная локализація разныхъ упоминаемыхъ въ этихъ источникахъ пунктовъ есть еще задача будущаго³.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ приложеніи къ статьћ: Папа Мартинъ I въ Херсонћ, въ Трудахъ XIII археол. събада въ Екатеринославъ 1905. М. 1908, I, 142—4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 18—36.

<sup>3</sup> Крыпость Ххоторич (лат. in castro Scotori, груз. Котори), «въ Апсиліи, вблизи Авасгіи», подъ этимъ именемъ въ другихъ греческихъ намятникахъ, повидимому, не упоминается. Какъ было замечено, схолівсть рук. Тифл. ц.-арх. Музея № 97, где «Котори» и въ тексте замћнено чрезъ «Пебери», отождествляеть ее съ Цебельдой на р. Кодори. Вахуштъ говорить о селеніи Кодори, которое расположено выше «Дранда», стоящаго, по нему, тамъ, гдѣ р. Кодори перемъняетъ западное теченіе на южное (Вговвет, 401, Джан. 220). Но на дълъ Дранда находится гораздо ниже, и теченіе свое р. Кодори изибняеть (на ю.-з.) именю въ Цебельдв. Съ Цебельдой Dubois de Montpéreux, Voyage autour du Caucase. Paris—Neuchatel 1889— 1843, сопоставляеть на своей карть театра лазской войны (Atlas, pl. XIV) Τζιβιλον Прокопія; однако въ то же время у него признается и на карть и въ тексть (II, 128) тождество Tzibiloum (или «Tibeleos» у Araeiя) съ «Khiboulas» (Chiboulas на картъ) между р. Хопи и Иденисъ-цкали. О возможномъ тождествъ съ «Tzibėlium» кръпости «Sobgha» (груз.), «Soubagha» (арм.), см. Brosset, Hist. de la Georgie, 240. Σχοτόριν, во всякомъ случать, естественнье всего искать близь р. Кодори. Жорданія въ своей запискь указываеть крипость «Котори» «на берегу» р. Кодори, въ развалинать, недалеко отъ селенія «Джгерде», какъ запирающую «Даньское ущелье». Но «Джгерды» отивчены на картъ верстахъ въ 10 отъ Кодори (въ 20 отъ нынъшней Цебельды). Названіе «Кодори» можно находить и вдали отъ р. Кодори (напр. селеніе между р. Абашей и Цхенись-ціали). — Крілость Волхо́доль (Виculus, Бокеле), «въ области мисиміанъ, на границахъ съ аданами», встречается уже у Агаеія (III, 15) въ форм'я Βούγλοος (такъ въ cod. Rehdigoranus, въ цечатномъ текст'в принято чтеніе Воохдоом). Еще въ 554 г., во время лазской войны, мисиміане опасались передачи этой кр'впости ромении аланамъ, и умертвили изъ-за этого посла ромеевъ Сотириха. Въ письм'ъ Анастасія встрівчаємь при упоминаніи объ этой крівпости весьма интересное замівчаніе (вт. греческомъ извлечении опущенное и сохранившееся лишь въ датинскомъ переводъ): quod videlicet castrum iidem Alani captum nunc [въ 666 г.] retinere noscuntur. Такимъ образомъ, когда-то въ 662-666 гг. крвпость персила, наконець, въруки алановъ. Можно догадываться, не была ли причиною удаленія только что поселеннаго въ ней Анастасія именно вынужденная чѣмъ-то передача ромеями этой крѣпости аланамъ; въ такомъ случаѣ переходъ ея во пласть адановъ относился бы уже къ лъту 662 г. При происшедшемъ при этомъ передвиженіи гарнизоновъ, и другой Анастасій—мовахъ могъ быть выведенъ, хотя онъ быль уже тогда «полуживымъ», изъ апсилійской крѣпости, причемъ оба они были приведены сначала ві; Москорісту—въ Мухирисись (область между Ріономъ и Цхенисъ-цкали, и городъ, по Du. bois, на м'єсть развадинъ Цихедарбази), который представляется и теперь м'єстомъ пребыванія византійскаго войска (praesentandi in medio amici Christi exercitus), подобно тому какъ во время лазской войны въ этой мъстности, въ виду си удобствъ, сосредоточивались военныи силы персонь. Вобудооч Агаоія Dubois отнічаеть на своей карті, какъ «Boukloon (Pok-

Данныя относительно крѣпости, въ которой быль заключенъ Максимъ, кромѣ сообщенія самаго названія ея «Схимарисъ», сводятся къ двумъ извѣстіямъ: 1) у Анастасія указывается, что эта крѣпость находилась «вблизи народа такъ называемыхъ алановъ» 1; 2) изъ разсказа Өеодосія видно, что

lon)», на среднемъ теченіи р. Ингура, очевидно, на мість нынішняго Пахулани (10-верстная карта изд. Военно-Топогр. Отдёла Генер. Штаба 1912 г., на 5-верстной 1906 [1912] отмёчено «Нахулани»). По митнію Жорданіи въ его запискъ, «Бокелесъ» есть «Боквисъ-цихе», «Боквская крапость», отъ ущелья Бокви или р. Боквисъ-цкали; при этомъ онъ отождествляетъ ее съ крвпостью Минда въ Рачинскомъ увздв (Геогр. Вахушта, Вговвет, 879, Джан. 216, видъ крѣпости у Dubois, Atlas, ser. II, pl. XIX b.). Но Минда стоитъ недалеко отъ впаденія въ Фасисъ р. Лухуни, а Боквисъ-цкали находится далье на востокъ. Вообще же мисиміанъ (у Менандра Μινδιμιανοί) съ ихъ кръпостями, какъ сосъдей апсиловъ, нельзя отодвигать столь далеко на востокъ (равно какъ нельзи переносить ихъ и къ сћверу, на берега Кубани, какъ дълаеть это S.-Martin въ Lebeau, Hist. du Bas Empire, IX, 326.5), и Dubois, нужно думать, указываеть более или менее верно ихъ положение между среднимъ течениемъ Ингура и Цхенисъ-цкали. Какое мѣсто разумѣлъ подъ «Бокери» схоліасть рук. № 97, остается невыясненнымъ. Кекелидзе (28) указываетъ на существование въ Мингреліи фамиліи Бокеріа, которая, можеть быть, происходить изь этой містности.—Κάστρον της λεγομένης Σουανίδος, или Σουανίας (castrum nuncupatum Suanias, или Suaniae, κρέποςτь Сванской земли [Жорданія: Сванетская)), какъ показываеть, повидимому, самая форма выраженія, отличающаяся οτь предыдущихъ «κάστρον λεγόμενον Σχιομάριν, Σκοτόριν», κάστρον Βουκόλους όνομα», названіе имћеть отъ области, въ которой, или по крайней мъръ вблизи которой находилась; называться такъ она могла и въ томъ случат, если была на пути въ Сванію, въ виду чего, въроятно, сходіасть рук. № 97 и нашель возможнымь отождествить съ нею Мури. Не есть ди **эт**ο, напр., Чолуръ, находящійся съвернъе Мури?—Κάστρον της λεγόμενης Θαχυρίας πλησίον Άβασγίας (quod dicitur Thacyria juxta Hiberiam, κράμοστь Τακверская въ Абхазіи), судя по способу выраженія, тоже носить названіе оть территоріи. «Квара въ Таквери» сходіаста рук. № 97 должна находиться въ Рачъ, около Квено-крихъ. Съ другой стороны, Вахуштъ говоритъ (Brosset, 349, Джан. 200) о крѣпости «Таквери», отъ которой получила названіе и самая мъстность (Лечхумъ): согласно его описанію («на ръчкъ, впадающей въ Цхенисъцкали выше Горди») и картћ, она должна находиться на р. Джинаулт 5-верстной карты или Джинаурь 10-верстной, но не отмъчена на этихъ картахъ. На нихъ имвется лишь Дехвири. Отождествлять ли кръпость тру Оахоріас съ Кварой, или съ Таквери, или, наконецъ съ Дехвири, признакъ «вблизи Авастіи» къ нимъ не подходитъ, и нужно въ этихъ случаяхъ отдать предпочтеніе латинскому переводу «juxta Hiberiam», какъ дізаеть это Кекелидзе, видящій эту крыпость въ Таквери (31). Шестаковъ (142) сопоставляеть Оскорос съ Цагери. Между прочимъ не установлено еще, гдъ находилась мисиміанская кръпость Τζάχαρ (Σιδηρούν, A gath. IV, 16). Dubois (на картъ) предполагаетъ ес въ Tsatzkhour на верхнемъ теченіи ръки Texypa.—Крепость Phustas (въодномъ случав «castrum Phustensium»), где-то въ пределажъ Апсиліи и Мисиміаніи, упоминается въ ΙΧ в. у Епифанія въ житіи ап. Андрея: «είς Φοῦσταν πόλιν», какъ находящаяся, повидимому, въ Аланіи (PG, 120, 241), тамъ же упоминается и народъ Фоботог (221В); въ грузинскомъ перевод в житія городъ названъ «Фостофоромъ». На старинныхъ картахъ имъется «Фуса», «Пуста», «Фусса». С. Петровскій, Сказанія объ апост. проповъди по с.-в. Черном. побережью. Одесса 1898, 219. Народъ «Фойотос» сопоставляется уже у Петровскаго съ Фасіачої. Та (da, да) есть обычный суффиксь въ абхазскихъ географических названіяхъ, по замъчанію Н. Я. Марра, Изъ лингвистической повадки въ Абхазію, въ ИАК, 1918, № 13, 323; объ основѣ фав, его же, Исторія термина «абхазъ», 1912, № 11, 697-702.

¹ Съ показаніемъ поздявійшаго житія св. Максима, PG, 90, 108В: εἰς ἐν τῶν κατὰ τὴν ἀλανίαν κάστρων, една-ли необходимо серьезно считаться. Св. Димитрій Ростовскій, оче-

она была въ болѣе или менѣе далекомъ разстояніи отъ мѣста, гдѣ провелъ послѣдніе дни жизни и скончался Анастасій апокрисіарій, и находилась гдѣ-то на Кавказскихъ горахъ (по Өеодосію — на ихъ вершинѣ).

Но первый признакъ самъ по себѣ даетъ не слишкомъ много и требуетъ самъ поясненій.

Названіе «алановъ», хотя уже въ средніе вѣка прилагалось, повидимому, по преимуществу къ предкамъ нынѣшнихъ осетинъ (осовъ), но въ общемъ, особенно въ болѣе древнее время, у греческихъ и латинскихъ писателей, было не столько этнографическимъ, сколько географическимъ терминомъ для обозначенія жившихъ на сѣверномъ склонѣ Кавказа народовъ. И если грузинскій переводчикъ, Евеимій, указанное выраженіе въ житіи св. Максима переводчикъ, Евеимій, указанное выраженіе въ житіи св. Максима переводитъ словами: «по близости къ странѣ осетинской», то это можеть лишь отражать существовавшій тогда взглядъ на тождество алановъ съ ос(етин)ами, но какіе либо опредѣленные выводы касательно положенія крѣпости Схимарисъ отсюда еще нельзя сдѣлать. Если же «аланы», о которыхъ говорится у Анастасія, и на самомъ дѣлѣ были ос(етин)ы, то въ дѣйствительности мѣстонахожденіе и алановъ-осетинъ не ограничивалось въ древности, какъ не ограничивается и теперь, лишь нынѣшнею Осетіею 1.

Во всякомъ случаѣ, «аланы» въ VI в. играли не малую роль и на южномъ склонѣ Кавказскаго хребта, принимая участіе въ борьбѣ грековъ,

видно, отсюда заимствоваль вы свои Четьи-Минеи (21 января) сообщение о ссылкъ Максима въ Аланію. Объ этомъ сообщении ср. Кекелидзе, 19, 22—3; тамъ же разъяснения по поводу показания грузинскаго житія, что св. Максима сослали въ «Мингрелію», 19—22.

<sup>1</sup> По вопросу объ отношеніяхъ адановъкъ осамь ср. В. Миллеръ, Осетинскіе этюды. III. М. 1887, 39-53. О кавказских валанах въ частности въ VI-VIII вв. тамъ же, 53-8. Ю. Кулаковскій, Аланы по свідівніямь классических и византійских писателей. Кіевъ 1899 (оттискъ изъ XIII кн. «Чтеній въ Историч. Общ. Нест.-льт.»), 46-51. Досель полезенъ, хотя уже и устаръдый, трудъ Stritter'a Memoriae populorum e scriptoribus historiae Byzantinae erutae et digestae. IV. Petropoli 1779, 338—351. Сообщенія объ аланахъ, находящіяся въ письмъ Анастасія и запискъ Өеодосія упущены изъ виду въ этихъ трудахъ, — даже, на что обращаеть вниманіе Шестаковъ (144), и у Кулаковскаго (49: «За цілое столітіе оты конца VI и до конца VII въка нътъ никакихъ упоминаній объ аланахъ у византійскихъ писателей. - - Только въ самомъ началъ VIII въка встръчаемъ мы опять упоминание объ аланахъ»). Ср. однако, хотя съ неточностями вь цитать, уже Tomaschek въ Pauly-Wissowa, RE, I, 1 (1893), 1284 («Махіті opera ed. Migne tom. 129, р. 659 ff.»). Объ осетинахъ-аланахъ ср. еще очеркъ А. Кодзаева, Древніе осетины и Осетія. Владикавказъ 1903. Новую постановку вопроса о кавказских в аланахъ и новое его решение намечаетъ, пока мимоходомъ, Н. Я. Марръ, въ статьъ: Кл. исторіи передвиженія яфетических в народовъ съ юга на сіверъ Кавказа, въ ИАН, 1916, № 15. Протестуя противъ обычнаго отождествленія ихъ съ осами (1395), онъ предполагаетъ съ своей стороны тъснъйшую связь вопроса о нихъ съ вопросомъ о судьбъ алановъ-ялбановъ Закавказья (1408) и въ то же время видитъ въ последнихъ аварцевъ (аваровъ) (1378). Ср. его же, Непочатый источникъ исторіи Кавказскаго міра, въ ИАН, 1917, **X** 5, 332.

лазовъ и персовъ и становясь то на ту, то на другую сторону. Во время нашествіл персовъ на Лазику въ 541 г. (противъ грековъ, по приглашенію лазовъ) они въ большомъ количествъ находились въ войскъ персовъ. Но въ 549 г. царь лазовъ Гувазъ призываль ихъ и сабировъ уже для борьбы съ персами, хотя ихъ немало было въ персидскомъ войскъ и въ 550 г. Для грековъ было весьма важно привлечь на свою сторону этотъ немалочисленный и вліятельный «асточомом єднос» 1. Посоль трековъ Сотприхъ, пришедпій въ 554 г. съ деньгами къ мисиміанамъ и убитый ими, им'єль задачею воздъйствовать чрезъ посредство именно алановъ и на разные другіе варварскіе народы 2. При заключеніи договора между греками и персами въ 556 г. последніе, между прочимъ, обязуются не пропускать на югъ Кавказа и алановъ. Но союзныя отношенія между аланами и Византіей на діль продолжаются и въ дальныйшее время. Въ сосыдствы съ мисиміанами они утвердились, повидимому, весьма прочно; объ этомъ можно заключить изъ сообщенія Анастасія о переходів въ 662-666 гг. въ ихъ руки мисиміанской крыпости Воихохоис, на которую они простирали виды еще въ 554 г. Будучи сосъдями мисиміанъ, аланы граничили также, какъ это видно изъ зам'вчаній Өеодосія, и съ авасгами и апсилами<sup>3</sup>. На южномъ склон'в Кавказа огрузинившіеся осетины-аланы им'єются и теперь къ востоку отъ Сваніи и Рачи, въ области Двалети (туальцы); въ древибищее время они могли быть здёсь въ непосредственной близости къ Лазике. Вахушть, съ другой стороны, говорить объ «Аланіи», находящейся къ западу отъ Сваніи, причемъ посрединъ ел протекаетъ «сванская ръка» — Каппетисъ-Цкали, и отличаеть ее отъ «Двалетіи» или «Осетіи» 4.

Такимъ образомъ, «аланы» разсіяны были въ Закавказьі на довольно большомъ пространстві, встрічаясь и къ востоку, и къ западу, и къ югу отъ Сваніи. Нахожденіе «вблизи аланскаго народа», какъ опреділяется у Анастасія положеніе кріпости, гді былъ заключенъ Максимъ, поэтому въ данномъ случай само по себі указываеть не на вполні опреділенный районъ, а вообще на обращенный къ Лазикі склонъ Кавказскаго хребта, гді могли тогда находиться аланы.

Но не болбе этого въ сущности дается и у Осодосія. Съ какимъ бы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Procopius, De bellis, VIII, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Agathias, Histor., III, 15—16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Епифановичь, 18,6-8. Следы нахожденія ихъ одесь можно видёть въ названіи селенія Аланда на р. Кодорів (В. Миллеръ, Осет. этюды, III, 115) и абхазскихъ фамиліяхъ Osia, Ozba, Alania, Alan (Н. Я. Марръ, Изъ лингв. поездки въ Абхазію, ИАН, 1913, № 6, 307).

<sup>4</sup> Brosset, 236-Джанашвили, 138.

нынѣшнимъ пунктомъ ни отождествлять крѣпость Особо́рду близъ мѣстечка Мо́уоі, гдѣ жилъ въ концѣ ссылки и умеръ Анастасій апокрисіарій и куда приходилъ Оеодосій, она была во всякомъ случаѣ недалеко отъ восточнаго берега Чернаго моря, на границахъ Ансиліи и Абхазіи. Но какъ далеко отсюда и въ какомъ направленіи находился Схимарисъ, куда Оеодосій не рѣшился идти, между прочимъ, по трудности горнаго пути, это въ его запискѣ не сообщается. Упоминаніе о «вершинѣ» Кавказскихъ горъ, принимая во вниманіе возможность и естественность иѣкотораго преувеличенія и петочности со стороны Оеодосія, тоже не можетъ служить основой для какихъ-либо вполнѣ опредѣленныхъ выводовъ.

Къ Мури указанные признаки болбе или менбе приложимы. Аланы могли быть въ то время около нынбшияго Мури и съ восточной, и съ занадной стороны. Не находясь на «вершинб» Кавказа, какъ говорить Өеодо-

<sup>1</sup> Camb Анастасій названія « Θυσσύμης (Thusumes)» не сообщаеть, а говорить лишь (PL, 129, 662B=PG, 90, 175C), что новый начальникъ Лазики Григорій пом'єстиль его «quasi quinque siguis longius a divinitus custodienda domo sua in loco monachis [no Combefis I, lxviij: Monachos] veraciter condecente. Названіе даеть уже Осодосій и м'єстоположеніе кр'єпости видимо хочеть опредёлить со всею возможною для него точностью. Епифановичь, 13,5-10: èv хұστρω ἐπιλεγομένω Θουσούμης, κειμένω ἐπάνω χωρίου Μόχοις [Mochoes], κλίματος Άψιλίας τέλους, κατ' άνατολὰς τῆς Ποντικῆς θαλάσσης παρ' αὐτὸν τὸν πόδα τῶν Καυκασίων ὀρέων, πλησίον τής των φιλοχρίστων Άβασγων χώρας καὶ τοῦ έθνους των Άλανων, ὡς ἀπὸ σημείων πέντε τοῦ χωρίου Ειγαγώρεως [a praedio Zichachorio] ήγουν τοῦ πρώτοῦ οἴκου Γρηγορίου, τοῦ ὄντως φιλοχρίστου πατρικίου καὶ μαγίστρου τῆς αὐτῆς τῶν Λαζῶν χώρας [ejusdem regionis Alanorum]. Ποβικμικοκή, «monachis» или «Monachos» вълатинскомъ переводъ (Шестаковъ, 144, и Муретовъ, 178, нереводять, принимая чтеніе «monachis»), соотв'ятствуеть греческому Мохок, и явилось лишь по недоразум'внію. Въ такомъ случав нужно будеть, можеть быть, признать, что Анастасій употребляеть это названіе въ болье широкомъ смысль, нежели какой имьеть у Өеодосія «хоріо» Μόχοις», такъ какъ, по Θеодосію, Анастасій находился собственно вь Θουσούμης. Согласно съ указываемыми у Өеодосія признаками, Μόχοις, повидимому, могло бы быть отождествлено съ мѣстечкомъ Мокви на р. этого ммени, верстахъ въ 20-25 отъ Очемчиръ (Мод ѝ въ Периплъ анонима, ср. Ф. К. Брунсъ, Восточный берегь Чернаго моря по древнить перипламъ и по компасовымъ картамъ, въ Зап. Новоросс. универс. 1880, ХХХ, 2, 249). Такое сопоставление д'ыласть (для латинскаго «Mochoe» или «Mochus» [?]) Illестаковъ, 144. Для «Thusumes» онъ предполагаеть «Цхоми, Сухумь». Болье сходно сь Өообобилу звучить указываемое Кекелидзе, 33, названіе «Цхузамеда». Выраженіе Θеодосія хат' ανατολάς της Ποντικής δαλάσσης указываеть, вужно думать, на положение не на самомъ берегу Чернаго мори, а въ въкоторомъ отдаленіи отъ него къ востоку. Наибол'єе, кажется, подходила бы къ этому признаку и къ μργεομγ = αἰπάνω χωρίου Μόγοις», γιομαμίτα βωίμε κράμοςτα όλισε ςελεμία Джιέρχω, μο πριотождествленів ея съ Өообойду пришлось бы предположить, что она носила иное въ сравненіи съ нынъшнимъ названіемъ селенія наименованіс. Вмѣсто Ξιγαγώρεως, въроятно, нужно читать Ζιχαχώρεως, соответственно латинскому Zichachorium, и въ Ζιχα можно видеть или цике-джиха, крепость (Шестаковъ), или указаніе на Ζικχοί, Ζήχοι. Вместо латинскаго «ejusdem regionis Alanorum» Кекелидзе, 33, поправляеть «Abasgorum», но греческій тексть даеть «ты»  $\Lambda$ х $\zeta$ ы», и въ дъйствительности рычь идеть о начальникы именно Лазики; «т $\eta$ с αύτης - χώρας» εξίτει должно поэтому относиться не къ ближавшему «τής των φιλοχρίστων Άβασγων χώρας», а къ болве отдаленному (13,5) «Λαζικής».

сій о Схимарись, Мури во всякомъ случає занимаеть возвышенное положеніе. Но для окончательнаго и ръшительнаго отождествленія его съ Схимарисомъ эти признаки сами по себъ еще недостаточны.

Наиболее върнымъ способомъ къ точному опредъленію местоположенія пункта, поименованнаго въ древнихъ памятникахъ, было бы нахожденіе въ соответствующемъ районе настолько созвучнаго названія, что его можно было бы, хотя бы при известныхъ предположеніяхъ, признать въ конце концовъ тождественнымъ съ древнимъ названіемъ.

Изъ современныхъ кавказскихъ наименованій, которыя могли бы быть указаны въ данномъ случав, если не съ древнимъ «Схимарисомъ», то съ грузинской передачей его «пимаръ», представляетъ извъстное сходство по названію кръпость «Хумара», на правомъ берегу р. Кубани, въ 55 (47?) в. отъ станицы Баталпашинской, въ 160 в. отъ Ставрополя, при чемъ тутъ же рядомъ (при впаденіи въ Кубань Теберды) находится и древній храмъ имени великомученика Георгія 1. Совставні близко подходить уже къ древнему наименованію «Схимарисъ» названіе сванійскаго общества (приходъ Спасской церкви въ селеніи Сюпъ или Супи) «Цхмари», въ княжеской Сваніи, на южномъ берегу р. Ингура 2.

<sup>1</sup> О Хумаринскомъ укрѣпленіи см. статью А. П. въ газетѣ «Кавказъ», 1855, № 18—19. Положеніе его здѣсь опредѣляется подъ 43°49′ З"15 с. ш., 59°38′ в. д. (отъ Ферро). Ср. Freshfield, The Exploration of the Caucasus. П. London 1902, 175: «іттевве госк tower» — 2746 футовъ. Церковь въ 90-хъ гг. XIX вѣка была реставрирована, и въ настоящее время здѣсь существуетъ Георгіевскій мужской монастырь. Ср. путевыя замѣтки А. Мощанскаго, Военно-Сухумская дорога, въ Истор. Вѣстникѣ, 1916, ноябрь, 484—6. У автора замѣчастся, что здѣсь былъ, по преданію, Левъ Исавръ и сюда ссылались преступники въ византійскія времена. Каквхъ-либо воспоминаній о Максимѣ, по письменному сообщенію мнѣ мѣстнаго инспектора народныхъ школъ В. П. Разумовскаго, въ этой мѣстности вовсе нѣтъ, и особымъ почитаніемъ у осетинъ пользуется именно лишь великомученикъ Георгій. Нынѣшніе осетины поселились тамъ уже въ позднѣйшее время; но несомнѣню, что они должны были быть тамь и въ древнія времена.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> [По-свански: 6<sup>8</sup>5,<sup>9,6</sup> ихумар] На 10-верстной картѣ читается «Цхма». Въ принадлежащей этому же обществу церкви св. Архангеловъ селенія Лапскальдъ, въ напвсяхъ на двухъ иконахъ встрѣчаются названія «общество Цхемнрисское», «св. Архангелъ Михаилъ Цхемнрисскій». Д. Бакрадзе, Сванетія, въ Зап. Кавк. отд. Геогр. Общ., кн. VI, 1864, 72, и прилож. № 15. По Бакрадзе, это несомнѣнно есть «Цхомари». Употребленная авторомъ въ текстѣ (69, 72) и находящаяся также на приложенной къ статъѣ картѣ форма названія «Цхомари» поправлена имъ потомъ (288) въ «Цхмари»». Такъ стоитъ въ исправленномъ спискѣ сванійскихъ обществъ и селеній сванетскаго пристава кн. А и и реджибова (290). Здѣсь же вмѣсто принятаго въ текстѣ «Лафскали» (69) или «Лафскали» (70) указывается «Лапскальдъ» (290). У Стоянова, Путешествіе по Сванетіи, въ Зап. Кавк. отд. Геогр. Общ., кн. Х, 2, 1876, пишется «Цхомарская община» (328) и «Лапскальд» (331). Не безынтересно здѣсь, между прочимъ, сообщеніе, что близъ Лапскальда «въ лѣсу является таинственный свѣтъ, видный

Но оба эти мѣста находятся хотя и недалеко отъ древней Лазики, но уже за предѣлами ея. Въ первомъ случаѣ, если другіе признаки древняго Схимариса—нахожденіе близъ алановъ и на кавказскихъ высотахъ—соотвѣтствуетъ положенію Хумары, и если предположить, что эта крѣпость существовала уже въ VII в., сомнительнымъ является вопросъ еще и о лингвистическомъ тождествѣ. Что же касается Цхмари, то въ Сваніи можно было бы помѣстить развѣ лишь «сванскую крѣпость», гдѣ былъ Анастасій монахъ, но не Схимарисъ. Но едва ли въ данномъ случаѣ вообще рѣчь можетъ быть о наиболѣе далекой части Сваніи, Сваніи такъ назыв. «княжеской» или «верхней».

Другихъ названій, которыя могли бы быть сопоставлены съ «Схимарисъ» или «пимаръ» хотя бы съ такимъ же правомъ, какъ эти, повидимому, нѣтъ 1.

Нынашній географическій термина «Мури» съ древнима «Схимарись» имъєть созвучіе весьма отдаленное, соотватствуя до накоторой степени лишь второй части этого слова, безъ перваго его слога. Однако, если происхожденіе этого названія изъ древняго «Схимарисъ», или вообще лингвистическое отношеніе его къ посладнему, будеть даже оставаться пока загадкою, реальное тождество Мури съ этою крапостью могло бы получить достаточно убадительное подтвержденіе съ исторической точки зранія и въ томъ случав, если бы хогя только въ древнихъ памятникахъ нашлось указаніе на существованіе въ области нынашняго Мури крапости или съ тамъ же самымъ названіемъ — «Схимарисъ», или столь близкимъ къ нему, что его можно такъ или иначе безъ особыхъ затрудненій отождествить съ нимъ.

Мнѣ кажется, что можно выставить и защищать болѣе или менѣе успѣшно положеніе, что «Схимарисъ» документовъ VII в. есть не что иное, какъ такъ назыв. обычно «Ухимерій» Прокопія кесарійскаго въ его разсказѣ о лазской войнѣ VI в., и что упоминаемая Прокопіемъ крѣпость съ этимъ именемъ должна находиться, какъ высказалъ это уже Броссе, именно въ районѣ нынѣшняго Мури.

только изъ Цхомари», въ виду разсказа памятниковъ VII в. о свъть на могилъ Максима, видънномъ самимъ комендантомъ Схимариса; но на основании такого совпадения едва-ли можно дълать какия-либо догадки.

<sup>1</sup> Крѣпость Σχαμαλινίχων или Σχιμαλινίχων (Proc. De aedif. III, 6) находилась на южномъ побережьѣ Чернаго моря, какъ отмѣчено это уже у Кекелидзе, 34,4 (здѣсь это названіе передано въ видѣ Σχιμαλανίχων).

## VI.

О войнѣ грековъ и лазовъ съ персами изъ-за обладанія Лазикой Прокопій разсказываеть въ послѣдней VIII книгѣ своего сочиненія о войнахъ Юстиніана, или, по обычно принятому дѣянію его на два какъ бы особыхъ произведенія, въ IV книгѣ De bello gothico; продолженіе (съ 553 г.) и конецъ исторіи этой войны даеть Агаеій.

Война началась съ того, что царь лазовъ Гувазъ, отдѣлившійся въ 541 г. отъ грековъ и призвавшій персовъ, которые немедленно заняли недавно построенную греками къ ю. отъ р. Фасиса крѣпость Петру, въ 549 году опять обратился къ Юстиніану за помощью противъ персовъ. Послѣ первоначальной неудачи, въ слѣдующемъ 550 г. греки отняли у персовъ и разрушили Петру и болѣе или менѣе прочно утвердилнсь въ западной части Ріонскаго края.

Персидскій полководецъ Мермерой пытался было вслёдъ затёмъ осаждать главный городъ Лазики Археополь, къ с. отъ Фасиса, но безуспёшно, и ушелъ въ отстоявшій отсюда на одинъ день пути Моихείρησις (аl. Μοχήρησις), лучшую по плодородію м'ёстность въ Лазик'є и потому наибол'є населенную, расположенную между Фасисомъ и притокомъ его Ипписомъ (Чππις—Цхенисъ-цкали); здёсь именно останавливался лагеремъ при вторженіи въ Лазику еще предшественникъ Мермероя Хоріанъ. Мермерой здёсь отстроилъ наскоро на зиму изъ дерева древнюю крієпость колховъ на Ріоніє, которая по-гречески тогда называлась, по Прокопію, Котіа́ю (аl. Котоа́сю), лазы же называли ее Ко́таїς (Κουτατίσιον, Κόταϊς). Колхи ніскогда сами разрушили въ большей части эту крієпость, такъ какъ она казалась имъ лежащею на слишкомъ открытомъ и доступномъ містіє і.

«Въ ближайшемъ же разстояніи отъ Кутаиса, сообщаеть далѣе Проконій, есть весьма сильная крѣпость съ именемъ Ооувіреріот [Ооувіреріот]. Лазы тщательно оберегали этоть пунктъ; принимали съ ними участіе въ охранѣ крѣпости и немногіе числомъ ромейскіе воины. Итакъ Мермерой здѣсь [въ Мухирисисѣ] расположился со всѣмъ войскомъ, занимая, съ одной стороны, лучшую область Колхиды, и съ другой — лишая противниковъ возможности доставить въ крѣпость Ооувірересь что-либо изъ необходимыхъ принасовъ, а также проходить въ страну такъ назыв. Сваню и Скимнію, хотя она и была подчинена имъ; потому что разъ въ

¹ Proc. De bellis, VIII, 14, 47, ed. Haury, II, 564—5: οὐ δὴ καὶ φρούριον ιὐκοδομήσαντο ἐκ παλαιοῦ Κόλχοι, οὖπερ ΰστερον αὐτοὶ τὸ πλεῖστον ἐς ἔδαφος καθεῖλον, ἐπεὶ ἐν πεδίω κείμενον ἐσάγαν ὑπτίω εὐέροδον σφίσιν ἔδοξεν εἶναι.

Мухирисисѣ находится непріятель, для лазовъ и ромеевъ оказывается уже закрытымъ путь въ эти мѣста» 1.

Чрезъ нъсколько времени, когда въ Константинополъ шли переговоры о мир' въ 551-2 г. (въ 25 годъ царствованія Юстиніана), эта криность перешла въ руки персовъ. Изъ ненависти къ ромеямъ, одинъ знатный дазъ, Ософовій, придя въ крѣпость, послѣ предварительныхъ переговоровь съ Мермероенъ, обманомъ убъдилъ гарнизонъ сдаться персамъ, сообщивъ ложныя сведенія о несметной силе пришедшихъ будто бы съ самимь Хосроемъ въ Лазику персовъ и о безполезности какого-либо сопротивленія имъ. Персы заняли крыпость и упрочили этимъ въ высшей степени свою власть въ Лазикъ. И не только Лазику забрале они въ свои руки чрезъ это, но и Скимнію съ Сваніею. Для ромеевъ и для царя лазовъ такимъ образомъ стали педоступны всь мьста отъ Мухирисиса до Ивирін<sup>2</sup>. Мермерой, постронвъ при наступленіи зимы деревянную стіну въ Кутансі, помістиль здісь отрядъ не менте чтмъ изъ 3 тысячь человтить, оставилъ достаточное количество стражи и въ крѣпости Ооувинересс; отстронвъ еще находившуюся на самонъ краю Лазики дазскую крыность Харапачіс, самъ онъ инфлъ пребываніе въ последней.

Въ дальнѣйшемъ ходѣ войны, въ 552—5 гг., персы ежегодно выступаютъ изъ прочно занятой ими позиціи въ восточной части Лазики противъ грековъ и лазовъ, находившихся на западѣ, но не достигая какихъ-либо важныхъ результатовъ, опять возвращаются къ Кутаису и Мухирисису.

Послѣ 555 г. война уже не продолжалась. Зихъ Исдигуна, посолъ Хосроя, отправленный въ Константинополь въ 556 г. для переговоровъ о мирѣ, настаивалъ на томъ, чтобы за персами остались взятые ими въ Лазикѣ города и крѣпости. Въ 562 г. при заключеніи 50-лѣтняго мира Петръ патрикій, между прочимъ, безуспѣшно пытался отстоять право ромеевъ на

<sup>1</sup> VIII, 14, 51—54, 565—6: τοῦ δὲ Κόταϊς [Κουτατισίου L] ἄγχιστα ερούριον ἐχυρώτατόν [ὀχυρώτατον L] ἐστιν, Οὐθιμέρεος [Οὐχειμέριον L] ὄνομα: ἐν ῷ δὴ ἐυλακτήριον ἐς τὸ ἀκριβὲς οἱ Λαζοὶ εἶχον. μετεῖχον δὲ σρίσι τῆς τοῦ φρουρίου φυλακῆς καὶ 'Ρωμαῖοι στρατιῶται ὀλίγοι τινές. ὀ μὲν οὖν Μερμερόης τῷ παντὶ στρατῷ ἐνταῦθα καθήστο, γῆς τε τῆς Κολχίδος τὰ κάλλιστα ἔχων, ἐμπόδιός τε τοῖς ἐναντίοις γινόμενος ἐς τὸ Οὐθιμέρεος [Οὐχειμέρεος L] ἐρούριον τῶν ἐπιτηδείων τι ἐσκομίζεσθαι, ἢ ἐς χώραν τήν τε Σουανίαν καὶ τὴν Σκυμνίαν καλουμένην ἰέναι, καίπερ σρίσιν αὐτῆς κατηκόου οὔσης. πολεμίων γὰρ ἐν Μοχηρήσιδι ὄντων [Μοχηρίσιδι ὄντων Κ, Μουχαιρίσιδιόντων L], Λαζοῖς τε καὶ 'Ρωμαίοις ὁδοῦ ἀποκεκλεῖσθαι τῆς εἰς τὰ ταύτη χωρία ξυμβαίνει.

 $<sup>^2</sup>$  VIII, 16, 13—14, 572: οὔτω μὲν Πέρσαι τὸ Οὐθιμέρεος [Οὐχειμέρεος L] φρούριον ἔσχον καὶ Λαζικῆς τὴν ἐπικράτησιν ἱσχυρώτατα ἐκρατύναντο. οὐ μόνην δὶ Λαζικὴν ταύτην [ταύτη K] οἱ Πέρσαι ὑποχείριαν πεποίηνται, ἀλλὰ καὶ Σκυμνίαν τε καὶ Σουανίαν, ἐκ <δὶ> Μοχηρήσιδος [Μοχειρίσοδος K., Μουχειρίσιδος L] ἄχρι ἐς Ἰβηρίαν ἄβατα Ῥωμαίοις τε καὶ τῷ Λαζῶν βασιλεῖ ξύμπαντα τὰ ἐκείνη χωρία τῷ τρόπω τούτω ἐγένετὸ.

Сванію, указывая на то, что подъ власть персовъ она перешла 10 лѣтъ тому назадъ лишь потому, что лазы перестали посылать сванамъ хлѣбъ.

Въ результатъ войны восточная часть Лазики, въ частности Мухирисисъ, Кутаисъ, кръпость Ούχειμέρεος, также и Сванія, перешли подъ власть персовъ. Обладанію Мухирисисомъ и кръпостью Ούχειμέρεος придается у Прокопія при этомъ особо важное значеніе.

Гдѣ находилась эта упоминаемая Прокопіемъ крѣпость, бывшая, по нему въ «ближайшемъ разстояніи (ἄγχιστα)» отъ Кутанса?

Извъстный своими заслугами по изслъдованію Кавказскаго края французскій ученый Dubois de Montpéreux, на основаніи, повидимому, лишь этого именно выраженія, высказаль — едва ли не впервые — митіне, что «Ухимерій» находился противъ Кутанса, на правомъ берегу Ріона, на мъстъ пынтынихъ развалинъ кртности и каседральнаго собора 1. Это митніе потомъ, насколько извъстно, прочно утвердилось въ литературт. Его можно встртнать у Муравьева 3, Госселіани 3, Бакрадзе 4, въ статьт о Кутанст Масальскаго въ Энциклопедіи Брокгауза-Ефрона 5, у Джаналивили въ его переводт Географіи Вахушта 6, у Кекелидзе 7.

На дъль однако такое утверждение не вытекаеть съ необходимостью изъ имъющихся у Прокопія данныхъ. Сколь бы близко — аухимерій» ни находился къ Кутаису, видъть его въ лежащей на правомъ берегу части ныньшняго Кутаиса, а въ другой части — на лъвомъ берегу — видъть древній Кутаисъ, значить собственно предполагать, что лазы имъли двъ кръпости въ одномъ и томъ же мъстъ, только на двухъ разныхъ берегахъ Ріона. Если нельзя признать этого безусловно невозможнымъ, предполагая, что кръпости построены были въ разное время, такъ что одна изъ нихъ оказалась потомъ излишнею, всетаки это является въ данномъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dubois de Montpéreux, Voyage autour du Caucase, chez les Tcherkesses et les Abkhases, en Colchide, en Géorgie, en Arménie et en Crimée. 6 vol. Paris 1839—43. Atlas. Neuchatel 1840—43. I, 398—439; II, 72: Oukhimérion ou Marium; II, 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> А. Н. Муравьевъ, Грузія и Арменія. III. Спб. 1848, 143, 146.

<sup>3</sup> И. Госсехіани, Города, существовавшіе и существующіе въ Грузіи. Сиб. 1851, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Д. Бакрадзе, Лазика и борьба за нее персовъ съ Византійцами, въ газетѣ «Кавказъ», 1856, № 59. — Кавказъ въ древнихъ памятникахъ христіанства. Тифлисъ 1875, 86 (выписка изъ Dubois de Montpéreux).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Полутомъ 38 (1896), 135.

<sup>6 212,</sup> прим.: «Ухимеріонъ, очевидно, есть кутансская «Архіерейская гора», извъстная подъ именемъ Охвамеріани. Это слово образовалось отъ охваме (св. м.) — церковь. молельня. На картахъ «Охваме» обозначенъ еще въ Лазистанъ, на берегу моря». Далъе выписка описанія Dubois de Montpéreux изъ Бакрадзе.

<sup>7</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 30,-ссылка на указанное примъчание Джанашвили.

случа в мало в в роятнымъ: непонятно, для чего колхи стали бы строить кр в пость на неприспособленномъ для этого л в вомъ берегу Ріона, когда болье удобнымъ для этого представлялся другой берегь. Открытою и доступною для непріятелей могла показаться колхамъ и кр в пость на холм в на правомъ берегу, почему они и р в шили уничтожить эту кр в пость. И для Мермероя, посл того какъ взятъ былъ предательствомъ Феофовія «Ухимерій», достаточно было бы, повидимому, лишь утвердиться въ этой «весьма сильной» (¿хирютаточ) кр в посл если она находилась рядомъ съ Кутансомъ. Онъ, между т в в Кутансской кр в поставить зд в зачительный гарнизонъ независимо отъ особаго гарнизона въ «Ухимеріи».

Необходимо еще обратить внимание на то, что Прокопій, какъ на слъдствіе занятія персами Мухирисиса, указываеть на закрытіе для ромеевь и лазовь доступа къ «Ухимерію», а также (ή) въ Сванію и Скимнію (VIII, 14, 53). Можно понимать это и какъ указаніе на два различныя, независимыя одно отъ другого слёдствія, пом'єщая «Ухимерій» въ Кутансё, въ южной части Мухирисиса или вообще западной окраины Лазики, тогда какъ Сванія и Скимнія граничили съ съверомъ этой окраины. Но можно и здъсь уже, въ этомъ сопоставленіи «Ухимерія» съ Сваніей и Скимніей, видёть указаніе на связь между той или иной судьбой этой крёпости и доступомъ въ указанныя области. На самомъ деле, то, что Прокопій говорить далье о следствіяхь захвата персами «Ухимерія», что они чрезъ это не только въ высшей степени укрѣпили свое положение въ Лазикъ, но оказались фактически обладателями Скимніи и Сваніи (VIII, 16, 14), свидітельствуетъ, что захватъ «Ухимерія» имѣлъ особое значеніе для утвержденія власти персовъ именно въ этихъ областяхъ. Но обладание «Ухимериемъ»= Кутансомъ, а не какою-либо болье близкою къ Сваніи и Скимніи крыностью, еще не открывало для персовъ прямого доступа въ эти области, и не заграждало само по себь совершенно пути для ромеевь и лазовь въ указанныя страны.

Небезразлично, наконецъ, въ данномъ случаћ, повидимому, и то обстоятельство, что въ дальнъйшемъ, и у Прокопія и у Агавія, когда говорится о пребываніи персовъ въ Мухирисисѣ, ихъ экспедиціяхъ отгуда и возвращеніи туда, упоминается при этомъ еще всегда лишь Кутаисъ, но ни разу «Ухимерій», хотя послѣдній находился уже въ рукахъ персовъ, и по значенію долженъ былъ превосходить Кутаисъ съ его деревянной стѣной 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Proc. De bellis, VIII, 17, 19, ed. Haury II, 579: ἐπί τε Κόταϊς [Κούταϊς L] καὶ Μοχήρησιν [Μουχείρησιν L] ἀπεχώρησαν. Agath. Histor. II, 22, ed. Niebuhr, 112: [Μερμερόης] πάλιν

Такимъ образомъ, не придавая употребленному Прокопіемъ выраженію «йухіста» значенія непосредственной близости или даже почти тождества съ Кутансомъ, естественно попять его въ болье растяжимомъ смысль, и по-искать «Ухимерія» въ нъкоторомъ, хотя и недалекомъ отъ Кутанса, разстояніи, именно по направленію къ Сваніи.

Оть обычнаго представленія о Кутансь и Ухимерін отступаеть уже Кохъ. Но онъ находить нужнымъ и самый Кутансъ, упоминаемый въ древнихъ памятникахъ, перенести на другое мъсто, предполагал на мъстъ нынтыняго Кутанса древній Археоноль, главный городъ Лазики (пом'кіцаемый обычно въ Наколакеви). По его мибнію, древній Кутансь, отстроенный персами для того, чтобы сділать для ромеевь невозможными сношенія между Археополемъ и Ухимеріемъ и лежащими далбе къ свверу областями, долженъ быль находиться стверите ныитышняго Кутанса, и можеть быть, это есть нынвшняя крвпость «Квишилети» (Quischilethi): находясь именно здёсь, персы могли отрёзать доступъ на северъ своимъ противникамъ 1. Развалины кръпости, съ названіемъ «Кисорети», на 5-верстной карт 5 1912 г. отм 5 чены подъ  $42^{\circ}$  26 с. ш., и  $60^{\circ}$  32 30 в. д., въ 21 версть отъ Кутанса, въ 25 отъ Мури в. О положеніи «близкаго къ Кутансу» Ухимерія авторъ съ определенностью не высказывается. Для него однако, повидимому, было бы вполит возможно относить Ухимерій въ область Мури. Но въ гипотезъ его относительно самаго Кутанса пътъ никакой необходимости, итть и твердыхъ основаній для нел.

Оставляеть древній Кутансь на м'єсть ныньшняго, но отд'єляеть оть него «Ухимерій» и пом'єщаєть въ нав'єстномъ отдаленіи Броссе. Въ зам'єчаніи Прокопія, что когда округъ Мухирисись занять непріятелемъ, то нельзя пройти въ «Ухимерій» и въ Сванію, опъ усматриваєть указаніе на положеніе Ухимерія за пред'єлами Мухирисиса, именно къ с'єверу. «Можеть быть нужно, говорить онъ еще опред'єленніе, искать это м'єсто въ Леч-

ές τε Κοτάισιν καὶ Μουχείρισιν ἐπανῆκεν. ΗΙ, 6, 148: οἱ δὶ ἐς Μουχείρισιν τε καὶ Κοτάισιν τεταγμένοι Πέρσαι; далѣе безъ Кутанса, 149—150: ἐπ' ἐκείνους τοῦς ἐκ Μουχειρίσιδος ἐρχομένους. ΗΙ, 7, 150: ἄραντες ἔκ τε Κοταϊσίου καὶ Μουχειρίσιδος. ΗΙ, 28, 208: [Ναχοραγὰν] ἐπὶ Κοτάϊσιν καὶ Μουχείρισιν ἐπορεύετο; ниже: εἰς Μουχείρισιν ἴκοντο. ΙV, 15, 287—8: ἐπανήεσαν ἔς τε τὸ Κοτάϊσιν καὶ τὴν Ἰβηρίαν. Савдуеть, однако, замѣтить, что это, съ точки эрѣнія гипотезы Дюбуа, могло бы быть объясняемо и тѣмъ, что войско персовъ ниѣло мѣстопребываніе въ Мухириспсѣ (не только области, по и опредѣленномъ пунктѣ — городѣ, ср. Ргос. II, 29, 18) и Кутансѣ, и объ «Ухимеріи» — крѣпости рядомъ съ Кутансомъ — не было нужды упоминать.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K. Koch, Reise durch Russland nach dem kaukasischen Isthmus in den Jahren 1836, 1837 und 1838. II. Stuttgart und Tübingen 1843, 179—180.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> У Вахушта, перев. Джанашвили, 213 (Brosset, 373): «Къ сѣверу отъ Кутанса и къ западу отъ Ріона находится въ Квишилети крѣпость, очень крѣпкая».

хумѣ, который и занимаеть на дѣлѣ такое положеніе». Такъ какъ на картахь нѣть подобнаго названія, то Броссе указываеть на крѣпость Дехвирь (Дехвири) на правомъ берегу верхняго теченія Цхенись-цкали. Эта крѣпость въ центрѣ Лечхума, по Вахушту, «есть глава Таквери [мѣстность оть Горди до Кавказа]; нбо кто владѣеть ею, все прочее подчиняется тому». Броссе думаетъ, что несмотря на несходство названій, возможно, что это именно и есть «Ухимерій» 1.

Особаго вниманія предположеніе Броссе на себя, повидимому, не обратило, и общераспространеннымъ является митніе Dubois de Montpéreux <sup>2</sup>. Между ттыть, не зная о «Схимарись» греческихъ памятниковъ VII в. и о «пимаръ» грузинскаго перевода, какъ мтсть заключенія Максима<sup>3</sup>, и о возможности отождествить его съ Мури (поскольку близъ этой кртности указывается могила Максима и у Вахушта), Броссе указаль независимо отъ этого, на основаніи общихъ лишь соображеній,

<sup>1</sup> M. Brosset, Additions et éclaircissements à l'histoire de la Géorgie depuis l'antiquité jusqu'en 1469 de J.-C. St. Pétersbourg 1851, p. 102; Oukhimérium, château au voisinage de Cotatisium, et très bien fortifié; on ne pourrait y arriver, non plus que dans la Souanie, quand le canton de Moukhirisis était occupé par l'ennemi. La remarque de l'auteur grec semble indiquer que le fort Oukhimérium était pardelà Moukhirisis, c. à. d. vers le N. Peut-être doit-on chercher ce lieu dans le Letchkhoum, qui est en effet dans une situation pareille. Quoi qu'il en soit, le nom ne se retrouve pas sur nos cartes. Прокопій у Броссе цитируется по выпискамъ муъ латинскаго перевода у Stritter'а, IV, 74, 76, 77. При этомъ Броссе сообщаеть, что въ одной грамать ок. 1510 г. № 5 груз. рук. 27 in fol. Спб. Азіатскаго Музея упоминается м'ьстность въ Имеретін съ названіенть Okhomira безь обозначенія ея положенія. «Les deux noms» — говорится въ другомъ примъчанія, гдъ приводятся слова Вахушта о Дехвири, -- пе зе гезветblent pas, mais il se pourrait que ce fût la même localité». («Дехвиръ» у Броссе здъсь пишется «Dékwir», но, повидимому, это опечатка витсто «Dékhwir», какъ стоить въ его переводъ географіи Вахушта, р. 349). Далье, р. 104, это отождествленіе отнесено къ числу «довольно выроятныхъ». Въ ръчи о Кутаисъ, р. 99-100, «Ухимерій» не упоминается, и ставится лиць вопросъ: не «новый» ли городъ на лъвомъ берегу Ріона, на равнинъ, разрушили лазы, какъ слишкомъ доступный для непріятеля, такъ какъ часть города на правомъ берегу возвышается по крайней мірь на 60 сажсней надъ Ріономъ. О положеніи Дехвири ср. Вгозвет, Rapport sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans l'Arménie. II (1850), p. 37: atour de Dékhwir est sur une hauteur entre le rouisseau Geloanis-Tsqal et la Tskhénis-Tsqal, entre Mtzkheta et un autre village» — въ развалинахъ; въ 200 шагахъ другая башня, тоже въ развалинахъ; въ 7 верстахъ - Мури съ хорошей кръпостью.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ho напр. G. Merzbacher, Aus den Hochregionen des Kaukasus. I. Lpz. 1901, 286, считаетъ ошибочнымъ признаніе (у Mourier) крѣпости на правомъ берегу Ріона въ Кутансь за «Ужимерій» (у автора «Uchomerion») Прокопія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ своемъ Rapport sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans l'Arménie. I 1849), р. 64—5, Броссе, указывал въ числъ видънныхъ имъ въ Мингреліи у князя Давида Дадіани грузинскихъ рукописей двъ книги съ именемъ св. Максима Исповъдника, одну, писанную на пергаментъ церковнымъ письмомъ, и другую in 19, начинавшуюся житіемъ Максима, замъчаетъ: «Въ Мингреліи я слышалъ, что этотъ святой, которому посвящена церковь близъ Цагеръ (Тzager), проповъдывалъ нъкогда христіанство въ этихъ странахъ и въ Сванетіи; но я не пиъль сще случая читать его житіе».

какъ на «Ухимерій» Прокопія, на мѣсто, которое всего лишь верстахъ въ 7 (по прямой линіи на 5-верстной картѣ 1912 г. — въ 4—4½) отстоить отъ Мури. Уже это обстоятельство говорить за правдоподобность тождества: Ухимерій—Схимарись—Мури.

Самого Броссе отождествить Дехвири съ «Ухимеріемъ» побудило замѣчаніе Вахушта объ особомъ значеніи этой крѣпости 1. Но вполиѣ возможно, что въ эпоху лазской войны большее значеніе имѣла находившаяся столь близко отъ нея крѣпость Мури. Послѣднюю Вахушть самъ характеризуеть какъ такую, которая никѣмъ не была взята и не подвергалась разрушенію 2. Она именно непосредственно запираеть дорогу въ Сванію, охраняя проходъ чрезъ долину Цхенисъ-цѣали, и ся неприступность вызываеть и нынѣ удивленіе путешественниковъ: какъ могли въ древности, безъ средствъ современной техники, воздвигать подобныя сооруженія 3.

Когда въ VII в., послѣ побѣдъ Ираклія надъ персами, власть Византіи въ Лазикѣ была возстановлена въ полномъ объемѣ, византійское правительство опять могло пользоваться Лазикой и ея крѣпостями для ссылки осуждаемыхъ имъ лицъ, какъ дѣлалось это по временамъ и прежде. Для Максима, главнаго лица между сосланными туда въ 662 г. противниками моновелитства, Схимарисъ Ухимерій и избранъ былъ, можно думать, какъ мѣсто заключенія наиболѣе суровое и притомъ, въ виду особо важнаго значенія этой крѣпости, особенно твердо держимое ромеями въ своихъ рукахъ. Его отгуда уже не переводили еще куда-либо, тогда какъ обоихъ Анастасіевъ вскорѣ же пашли нужнымъ перемѣстить изъ тѣхъ крѣпостей, гдѣ сначала ихъ заключили, въ другія. Если потомъ новый правитель Лазики рѣшилъ отправить и Анастасія апокрисіарія изъ крѣпости Phustas въ Схимарисъ,

<sup>1</sup> Въ пользу Дехвири можно бы, между прочимъ, сослаться еще на указанную выше мъстную грузинскую легенду, по которой Максимъ жилъ именно въ селеніи Дехвири, здъсь былъ убитъ и здъсь первоначально похоропент, сначала въ Чурисъ-цкали, на мъстъ своего жительства, затъмъ въ Кокоппе, потомъ было новое погребеніе близъ Цхетской церкви и уже послъ всего этого онъ быль положенъ въ Мури. Въ такомъ случав нужно было бы предположить, что легенда заключаетъ въ себъ отголоски историческаго преданія, хотя въ высшей степени искаженнаго, о заключеніи Максима въ крѣпости Дехвири и погребеніи его первоначально близъ этой крѣпости и о бывшемъ затъмъ когда-то перенесеніи его мощей въ Мури. Однако, она могла образоваться и помимо такой фактической основы, въ виду развившагося со временемъ мъстнаго культа св. Максима и соединенныхъ съ нимъ процессій. Только въ томъ случав, если было бы установлено такъ или иначе лингвистическое тождество съ «Схимарисъ» («Ухимерій») не «Мури», а «Дехвири», необходимо было бы отказаться отъ предположенія о заключеніи Максима въ крѣпости Мури. Для вопроса о мъстъ погребенія его, очевидно, это было бы безразлично, такъ какъ легенда въ концѣ концовъ могилу его указываєтъ всетаки въ Мури.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brosset, 351 = Джанашвили, 201.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Merzbacher, I, 321.

очевидно, для того, чтобы отягчить его судьбу, это также можеть, между прочимъ, указывать на особую репутацію въ тѣ времена этой крѣпости, какъ мѣста заключенія.

Въ концѣ VII в. Лазика съ ея крѣпостями снова совсѣмъ уже вышла изъ-подъ власти Византіи, будучи передана арабамъ (695 г.) самимъ правителемъ ея, патрикіемъ Сергіемъ <sup>1</sup>.

## VII.

Препятствіемъ къ отождествленію «Ухимерія» Прокопія и «Схимариса» памятниковъ VII в. является, повидимому, различіе этихъ двухъ древнихъ наименованій, причемъ отъ обоихъ отличается новое «Мури»<sup>2</sup>. Можно, однако, думать, что различіе между древними названіями на дѣлѣ обязано своимъ происхожденіемъ не болѣе какъ недоразумѣніямъ въ рукописномъ преданіи нѣкоторыхъ изъ тѣхъ памятниковъ, гдѣ встрѣчаются эти названія.

Характерно въ настоящемъ случат и не безразлично уже то, что въ рукописяхъ сочиненія самого Прокопія названіе кртпости, о которой идетъ ртчь, передается неодинаково, такъ что приходится уже и тамъ дтять выборъ между двумя его формами.

Рукописное преданіе для второй тетрады труда Прокопія о войнахъ Юстиніана (V—VIII), сводится, по Компаретти и Гаури, нов'єйшимъ издателямъ ея <sup>в</sup>, къ двумъ фамиліямъ, во глав'є которыхъ стоять кодексы:

<sup>1</sup> Theophanis Chronographia, a. 6189, ed. de Boor, 370: καὶ ἐστασίασε Σέργιος [Γεώργιος Vat. Palat. 395, Coisl. 133, Monac. 391], ό πατρίχιος της Λαζικής, ό του Βαρνουχίου [Βαρνοκίου Coisl. 133, нътъ въ мат. перев.], και ταύτην τοῖς Άραψιν ὑπέταζεν. Βъ прежнемъ изданіи вивсто о του Βαρνουχίου читалось хαί του Βαρνουχίου, и поэтому имя это прежде принималось за названіе какой-то неизвістной страны (ср. Martin въ Lebeau, Hist. du Bas-Empire, XII, 1831, 42.3). Въ запискъ Өеодосія гангрскаго упоминается Λεβαρνίκιος ὁ πατρίκιος Λαζικής (Епиф. 12,18, дат. пер. PL, 129, 683B=PG, 90, 195A: Lebarnicius patricius Lazicae). Можно поставить вопросъ, не есть ли этоть Λεβαρνίκιος и отецъ Сергія Βαρνούκιος вь дійствительности одно и то же лицо, и не является ли подлинною формою его имени  $\Lambda$ εβαρνούχιος. По поводу этого имени можно вспомнить еще мірское имя царевича Петра Ивира въ сирійскомъ текств его житія «Набарнугіос» (изд. Raabe, 4; Набронугіос 86), «На» и «ле» въ сирійскомъ письм'в, какъ изв'встно, могли быть см'вшиваемы, и въ виду существованія имени Леваруі-[ούς] можеть являться вопросъ, не стояло ли въ греческомъ оригиналѣ житія именно это имя, а не Набарнугіос вын'єшняго сирійскаго текста. Въ грузинскомъ перевод'є съ сирійскаго «Набарнугіос», однако, зам'янено чрезъ «Мурваносъ», и Н. Я. Марръ полагалъ, что оно могло произойти изъ «Мурваніос» въ сирійскомъ письмѣ (Житіе Петра Ивера, Палест. Сборникъ, XVI, 2 [1896], XXVIII—XXIX).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Совершенно неяснымъ для меня остается, на чемъ основывается у Dubois de Montpéreux, II, 72: «Oukhimérion ou Marium».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La guerra Gotica di Procopio di Cesarea. Testo greco emendato sui manoscritti con traduzione italiana a cura di D. Comparetti. I—II—III. Roma 1895—6—8. Procopii Caesariensis opera omnia. Recognovit J. Haury. II. Lipsiae 1905. По вопросу о рукописномъ преданіи этой

ватиканскій — Vatic. gr. 1690, XIV в. — по Гаури  $[=K, \, \phi$ амилія z], начала XIII — по Компаретти [=V], половины XIII — по Крашенинникову, и флорентійскій — Laurent. 69, 8, XIV в.  $[=L, \, \phi$ амилія y, у Гаури, =M у Компаретти). Относительно разсматриваемаго названія лазской крѣпости, встрѣчаемаго у Прокопія 6 разъ, дѣло обстоитъ, по указаніямъ Компаретти и Гаури, въ поименованныхъ рукописяхъ слѣдующимъ образомъ  $^1$ :

|    |             | ed. Haury  | cod. Vat. 1690 [=K=V]          | cod. Laur. 69, 8 $[=L=M]$       |
|----|-------------|------------|--------------------------------|---------------------------------|
| 1) | VIII, 14,51 | p. 565,15  | φρούριον, οὐθιμέρεος ενομα     | ούχειμέριον                     |
| 2) | 14,53       | $565,\!21$ | ές το ούθιμέρεος φρούριον      | ούχειμέρεος                     |
| 3) | 16,4        | 571,ı      | φρούριον ένδώσειν το ούθίμερος | ούχειμέριος 2                   |
| 4) | 16,12       | 572,15     | ές το ούθιμέρεος έπεμψε        | ούχειμέρεος                     |
| 5) | 16,13       | 572,18     | τὸ ούθιμέρεος φρούριον ἔσχον   | ούχειμέρεος                     |
| 6) | 16,16       | 573,7      | έν τε τῷ οὐθιμέρεος            | ငပ်႒ူးေျာင္ခ်င္ေတၚ <sup>3</sup> |

Такимъ образомъ, въ ватиканскомъ кодексѣ съ неизмѣнной послѣдовательностью проводится чтеніе εὐθιμέρεος, такъ какъ εὐθίμερος (№ 3) нужно, очевидно, считать лишь за простую описку, воспроизводимую и въ копіяхъ этой рукописи. Съ такимъ же почти постоянствомъ, если не въ самой Флорентійской рукописи, то въ представляемой ею группѣ, предлагается, съ

тетрады и вообще сочиненія Прокопія о войнахъ ср. М. Крашенинникова, рецевзію на І томъ изданія Компаретти въ ЖМНПр, 1895, ноябрь, 128—158, статью «Къ рукописному преданію "Ύπλε τῶν πολέμων" Прокопія Кесарійскаго», въ Commentationes philologicae. Сборникъ статей въ честь И. В. Помяловскаго. СПб. 1897, 191—3, и статью «Къ критикъ текста второй тетрады "Ύπλε τῶν πολέμων" Прокопія Кесарійскаго», въ ВВр, V, 1898, 439—482, съ дополненіемъ иъ VI, 1899, 288—291 (ср. также ХХ, 1913, 216). Авторъ объщать, сверхъ того, особое въслъдованіе съ детальнымъ опроверженіемъ построенія у Гаури общей стеммы рукописнаго преданія объихъ тетрадъ (ВВр, V, 474).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Гаури въ критическомъ аппаратѣ отмѣчаются всюду въ данномъ случаѣ только чтенія K и L, но если судить по изданію Компаретти, для L въ двухъ случаяхъ невѣрно (X3 и 6). Компаретти даетъ изъ использованныхъ имъ рукописей обильный матеріалъ, обременяя его, однако, частію непужнымъ балластомъ, какъ указалъ на это К рашен и и и и и ковъ въ своей рецензіи (128—9: W и v списаны съ V, f списано съ m, и отмѣчать ихъ варіанты можно бы, для тѣхъ или иныхъ цѣлей, не всегда, а только въ случаяхъ какихъ-либо особо характерныхъ искаженій ими своихъ оригиналовъ; Компаретти же всюду ставить ихъ въ споемъ аппаратѣ). W у Компаретти (f у Гаури) есть Vat. gr. 1301 s. XVI, v (V) — Vat. gr. 152 XIV, V (K) — Vat. gr. 1690 XIII, f (d) — Monac. 513 XVI, Eg. (e') — Par. 1609 XV; M (L) — Laur. 69,8, XIV, C (a) — Ambr. A 182 XIV, D (c) — Ambr. A 52—55 XVI, m (n) — Monac. 87 XVI.

 $<sup>^2</sup>$ у Гаури здысь показано подъ строкой обущересс L, но у Компаретти (III, 118,18) обущересс M обущересс CDmf оббитерос WvVf (marg.) L [лейденская копія Reg.].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> У Гаурн οὐχειμέρεος L, по у Компаретти (III, 122,1) οὐχειμέρεως M οὐχειμέρεος CDmf. H [ed. Höschel] οὐθιμέρεος We Vf (marg.) L.

другой стороны, чтеніе σύχειμέρεος, за исключеніемъ одного только случая, гдѣ стонть σύχειμέριον (1); σύχειμέριος (3) и σύχειμέρεως (6) могуть быть поняты какъ описки флорентійскаго кодекса, которыхъ притомъ же нѣтъ въ другихъ примыкающихъ къ нему рукописяхъ  $^1$ .

Что касается печатных изданій, то тексть прежних издателей (Нёschel 1607, Maltret 1662—3, Dindorf 1833) для второй половины
труда Прокопія возводился къ двумъ лишь позднѣйшимъ рукописямъ. Изъ
нихъ одна — Monac. 87, XVI в. примыкаеть къ флорентійской, другая —
Paris. 1699, XV в. (Höschel зналь ее лишь по двумъ копіямъ) — къ ватиканской, но съ зависимостью и отъ флорентійской 2. Чтеніе Ойхацьєрю,
встрѣчающееся въ одномъ случаѣ ( $\mathbb{N}$ 2 ) въ Monac. 87, они ввели въ свой
текстъ и въ дальнѣйшихъ мѣстахъ ( $\mathbb{N}$ 2 2—5; 6: ἐν τε τῷ Οйхацьєрю), гдѣ
въ рукописи читалось нначе. Ούθιμέρεος и οὐθίμερος ( $\mathbb{N}$ 2 3), изъ Paris. 1699 и
копій его, отмѣчается лишь въ варіантахъ 3. Изъ новѣйшихъ издателей,
Компаретти въ данномъ случаѣ всецѣло послѣдовалъ старымъ. Гаури,
напротивъ, ставитъ вездѣ въ текстѣ чтеніе ватиканской рукописи Ойвіµє́реоς,
замѣняя этимъ же чтеніемъ и единичное ойвіµєроς.

Едва ли нужно и говорить о томъ, что сдѣлавшееся обычнымъ, благодаря старымъ издателямъ, «Ούχειμέριον» въ отношеніи къ окончанію настолько слабо засвидѣтельствовано въ рукописномъ преданіи, что эти издатели и Компаретти не должны бы ставить его на мѣсто чтеній съ окончаніемъ -εος. Неясно лишь, слѣдуетъ ли разсматривать слово съ этимъ окончаніемъ въ существующемъ текстѣ Прокопія, какъ несклоняемое, или же какъ родительный падежъ отъ именительнаго на -ος.

Но выборъ между обудет и обдет затруднителенъ. Въ настоящее время единогласно, повидимому, признается важное значене для установленія текста второй тетрады труда Прокопія той группы рукописей, которая представлена ватиканскимъ кодексомъ. Это значеніе отмѣчено было уже Компаретти 4, затѣмъ въ особенности разъяснено Крашенивниковымъ 5. Съ аргументаціей послѣдняго долженъ былъ согласиться и Гаури, дер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изт. нихт. значеніе для критики текста можетъ имѣть, по Крашенинникову, Ambr. A 182. ЖМНПр, 1895, ноябрь, 129,2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Comparetti, I, p. XIII—XVI; Крашениниковъ въ ВВр, 1898, 475—6; Haury, I, p. LV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Dindorf Bu Corpus ser. hist. byz. II, 2, 536,6, 586,11, 541,9, 542,20, 542,22, 543,18; вы носяжднемы случай указывается, что вы изданін Höschel'я эдісь принято εν τε τῷ Οὐ-χειμέρεος.

<sup>4</sup> Comparetti, I, p. XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ЖМНПр, 1895, нолбрь, 132—3; статья вы Comment. philologicae; ВВр, 1898, 475.
Тристіанскій Вестокъ.

жавшійся сначала другого митні; въ своемъ изданіи онъ вообще послітдовательно проводить чтенія Vat. 1690 1, — этимъ объясняется появленіе у него и «Οὐθιμέρεος». Однако, преимущество въ общемъ преданія, выражаемаго ватиканской рукописью и ея копіями, не обусловливаеть еще правильности его и во встать отдільныхъ случаяхъ. Компаретти, говоря о превосходстві вообще чтеній этихъ рукописей, замітаеть въ то же время, что «во многихъ містахъ, чтеніе, даваемое ими, неправильно, и слідуеть предпочесть ему чтеніе другихъ кодексовъ, — такъ что нельзя было бы дать текстъ пітикомъ липь по этимъ (ватиканскимъ) кодексамъ» 8. Почему именно и по отношенію къ «Οὐχειμέριον» онъ хочеть держатся флорентійскаго преданія и старыхъ изданій, а не принимаеть чтенія ватиканской рукописи, неясно. Но во всякомъ случать нужно признать, при имітощихся ныніт данныхъ рукописнаго преданія Прокопія, одинаково возможнымъ и Оύθιμέρεος, и Оύχειμέρεος 8.

Ясно, что расхожденіе двухъ группъ рукописей началось послів какого-то общаго для об'євхъ архетипа, въ которомъ - хєї- вли - 9:- было написано такимъ образомъ, что можно было прочитать и такъ, и иначе; палеографически такое написаніе возможно. Было ли проведено то и другое чтеніе съ полною посл'єдовательностью уже въ тість первыхъ копіяхъ этого архетипа, которыя легли въ основу нынішнихъ двухъ группъ рукописей, или же это единообразіе въ каждой изъ нихъ явилось результатомъ какихъ-либо дальнійшихъ исправленій, неизвістно.

Интересно то обстоятельство, что подобное же разногласіе рукописнаго преданія въ тѣхъ же книгахъ труда Прокопія имѣетъ мѣсто по отношенію и къ другимъ кавказскимъ географическимъ названіямъ, именно — къ упоминаемымъ наряду съ Ούχειμέρεος — Ούθιμέρεος Мухирисису и Кутансу.

Для перваго названія въ рукописяхъ стоить:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Haury, I, p. LVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comparetti, I, р. XVII; ср. у Крашенинникова въ ЖМНПр, 1895, ноябрь, 127.

<sup>3</sup> Если главною особенностью флорентійскаго преданія являются, какъ устанавливаєть Крашенивниковъ, интерполяціи, то по крайней мѣрѣ первая копія съ предполагаемаго архетипа, дававшаго поводъ своимъ двусмысленнымъ письмомъ къ недоразумѣніямъ, будучи родоначальницей флорентійской фамиліи въ отношеніи къ тѣмъ или инымъ разночтеніямъ, отъ этихъ интерполяцій могла быть еще свободна. Недоразумѣніе относительно нѣкоторыхъ собственныхъ именъ могло быть при этомъ на сторонѣ писца не этой копіи, а той, которая легла въ основу другой фамиліи, сохранившей въ другихъ отношеніяхъ первоначальный тексть въ гораздо болѣе исправномъ видѣ.

|       |         | ed. Haury      | K[V]                | L[M]              |
|-------|---------|----------------|---------------------|-------------------|
| 1) VI | II, 1,5 | p. 488,13      | μοχήρησις           | μουχείρησις       |
| 2)    | 14,45   | <b>564,</b> 16 | ές μογείρησιν       | μουχείρησιν       |
| 3)    | 14,45   | 564,19         | μοχήρησις           | μουχείρησις 1     |
| 4)    | 14,54   | 566,1          | έν μοχηρίσιδι όντων | μουχαιρίσιδιόντων |
| 5)    | 16,14   | $572,\!22$     | έχ μοχειρίσοδος     | μουχειρίσιδος 2   |
| 6)    | 16,22   | 574,7          | κατά την μοχείρισιν | μουχείρησιν       |
| 7)    | 17,19   | 579,12         | έπὶ - μοχήρισιν     | μουχείρησιν       |

Съ одной стороны, въ ватиканскомъ кодексѣ выступаютъ  $\mu$ ох ήρησις ( $\lambda$ 2, 1,3),  $\mu$ οχ ήρισις (4,7),  $\mu$ οχ είρησις (2),  $\mu$ οχ είρησις (5,6), съ другой, во Флорентйскомъ регулярно повторяется  $\mu$ ουχ είρησις, за двумя лишь исключеніями—  $\mu$ ουχ αίρισις (4) и  $\mu$ ουχ είρισις (5). Ватиканскій кодексъ, такимъ образомъ, здѣсь обнаруживаетъ уже, въ отличіе отъ постоянства, съ какимъ въ немъ проводится сѝθι $\mu$ έρεος, довольно значительную непослѣдовательность. Вполиѣ устойчивымъ на той и другой сторонѣ является начало слова,  $\mu$ οχ-въ ватиканскомъ кодексѣ,  $\mu$ ουγ- въ Флорентійскомъ.

Старые издатели принимали вообще Μουχείρησις 3, отмѣчая подъ строкой чтенія съ μο- изъ Paris. 1699 и его копіи. Имъ слѣдуеть и здѣсь Компаретти. Гаури, напротивь, и здѣсь вводить чтеніе ватиканской рукописи въ формѣ Μοχήρησις.

Очевидно, въ томъ же архетипѣ, который далъ поводъ къ разнымъ чтеніямъ, -χει- и -δι-, въ οὐχειμέρεος — οὐδιμέρεος, и гласный звукъ въ первомъ слогѣ μευχείρησις — μοχεί[η]ρη[ι]σις былъ изображенъ такъ, что можно было при извѣстныхъ условіяхъ прочитать и со, и с. Сочетаніс со въ греческомъ письмѣ съ древнѣйшихъ временъ часто являлось въ видѣ лигатуры δ, въ комбинаціи же съ дальпѣйшимъ х это δ дѣлалось весьма похожимъ на ъ, отличаясь отъ послѣдняго лишь небольшой чертой вверху, направленной кверху налѣво. Кромѣ того, въ курсивномъ письмѣ со нерѣдко являлось въ видѣ с съ небольшой дугой или чертой падъ нимъ, обозначавшей о (ŏ, ō). Возможность смѣшенія со и с отсюда объясняется весьма легко.

Разсматриваемое названіе встрічается въ греческихъ памятникахъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Гаури подъ строкою показано только μουχείρησις L, у Компаретти (III, 110,6) μοχείρησις Wf (marg) Reg. μοχήρησις vV.

 $<sup>^2</sup>$  У Κομπαρεττι (III, 121,6) μουχειρίσιδος MCDmf μοχειρίσιδος WvVf (marg.) L. He есть πι μοχειρίσοδος у Γαγρι πιιιιь οπεчатка?

<sup>3</sup> При этомъ для № 4, по Dindorf, 536,14, Maltret Mouxειρήσιδι, Höschel Mouxque ρίσι, самъ Dindorf Mouxειρήσι.

помимо второй тетрады сочиненія Прокопія. Но и здёсь оказываются разногласія. Одинь разь оно упоминается въ первой тетрадѣ (имѣющей особое отъ второй рукописное преданіе), II, 29,12 (ed. Haury, I, р. 297,17) въ видѣ μοχήρησις въ Ottob. gr. 82, XIV в., и μοχόρησις въ Paris. gr. 1702, XIV в. Μοχήρησις здѣсь оставлено въ текстѣ и у прежнихъ издателей; для Гаури оно, повидимому, служило частью оспованіемъ предпочесть его другимъ чтеніямъ и въ самой ватиканской рукописи второй тетрады. Но иначе читается это названіе въ рядѣ мѣстъ (6) исторіи Агавія. Здѣсь вездѣ, безъ отступленій, въ существующихъ изданіяхъ засвидѣтельствована форма μουχείρισις (ed. Niebuhr, II, 19, 105,8, III, 6, 148,13-14, 29, 203,12, 203,21: ες [είς], ἐπὶ μουχείρισιν, III, 6, 149,19, 7, 150,22: ἐκ μουχειρίσιδος). Для старыхъ издателей труда Прокопія она могла служить подтвержденіемъ принятаго ими Μουχείρησις во второй тетрадѣ Такимъ же подтвержденіемъ для чтенія съ со въ первомъ слогѣ является и μουχορίσιν въ письмѣ Анастасія (Епифановичъ, 9,25).

Въ итогѣ, болѣе данныхъ за принятіе въ текстъ второй тетрады μουχείρησις или μουχείρισις, хотя остается неяснымъ появленіе μοχήρησις въ первой тетрадѣ, а странное на первый взглядъ μοχόρησις находитъ даже какъ будто неожиданное подтвержденіе въ μουχορίσιν Анастасія для о во второмъ слогѣ.

Неменьшія затрудненія представляєть и вопрось о названіи Кутанса у Прокопія. Въ рукописяхъ читаєтся:

|       |           | ed. Haury        | K[V]                  | L[M]        |
|-------|-----------|------------------|-----------------------|-------------|
| 1) VI | II, 14,48 | p. <b>5</b> 65,3 | χοτάϊς αὐτό χαλοῦσι   | χουτατοῦσιν |
| 2)    | 14,48     | 565,14           | του δὲ κοτάϊς ἄγχιστα | χουτατισίου |
| 3)    | 16,16     | 573,5            | έν χόταϊς             | σχόταϊς     |
| 4)    | 17,19     | 579,11           | ἐπί τε κόταϊς         | χούταϊς     |

Ватиканскій кодексъ им'ьетъ лишь несущественныя различія въ ударенін для проводимой нить всюду формы κοτάις — κόταις. Но флорентійская

¹ Нибурть имѣлъ для споето изданія (въ боннскомъ Corpus scr. hist. byz. III, 1828) сод. Rehdigeranus a. 1560, и сод. Lugdun. s. XIV, по которому раньше издалъ Агаоія Vulcanius (1594); ватиканскимъ кодексомъ, по которому сдѣлалъ нѣкогда переводъ Агаоія на латинскій языкъ Persona, онъ не пользовался, но Rehdigeranus, по его предположенію, есть конія ватиканскаго. Диндорфъ въ своей перепечаткѣ (Historici graeci minores. II. Lipsiac 1871) лишь обѣщалъ въ предисловіи дать въ невышедшемъ III томѣ сличеніе кодексовъ, и ватиканскаго кодекса тоже не имѣлъ при печатаніи текста.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. ссылку на Агаоія Maltret, въ изданіи Прокопія Диндорфа, П, 536,14.

рукопись здієсь во всіїхть 4 случаяхть даеть частью весьма несходныя одно съ другимъ чтенія.

Въ текстъ editio princeps Гёшелемъ и были нъкогда приняты изъ его источника всъ эти различныя чтенія. Мальтрэ и за нимъ Диндорфъ избрали для текста Κουτατίσιον (№ 1 и 4, 2: Κουτατισίου, 3: ἐν Κουτατισίφ). Компаретти печатаетъ всегда Котаїς, Гаури Κόταϊς.

Котаї подтверждается чтеніями (5) вь рукописяхъ исторіи Агаein (ed. Niebuhr, II, 19, 105,8, III, 6, 148,14: ἐς κοτάϊσιν, 7, 150,22: έχ τε χοταϊσίου, 28, 203,11: ἐπι χοτάϊσιν, ΙV, 15, 237,22-238,1; ξς τε τὸ хотаїσιν); прибавлено лишь греческое окончаніе -ιον, сократившееся въ -ιν (въ такомъ видъ и печатаетъ его Нибуръ, тогда какъ въ болъ раннихъ изданіяхъ стоитъ Контатібной). Если это есть вірное чтеніе, въ такомъ случаћ хоитатібіой, равно какъ и хоитатібій, которое скрывается, въроятно, за искажениемъ изотатобого, соответствующия древнему грузинскому Quoadisi (нынвшнее — Qudaisi), нужно будеть считать позднейшею поправкою въ L [M] со стороны какого-либо переписчика или корректора, знавшаго современное ему грузинское названіе. Нужно также будеть предположить, что у лазовъ употреблялась форма этого имени безъ суффикса -ад-, ближе стоящая къ современному, а не болье древнему виду его у грузинъ. Однако, остается еще вопросомъ, насколько можно довърять въ этомъ случав, хотя бы и единообразному, чтенію въ K[V] и въ сохранившихся рукописяхъ Агаеія, не болье ли правильна, по крайней мьрь въ отношеніи къ началу слова, не хот-, а другая форма, хоот-, хотя одинъ разъ она искажена въ L [M] въ  $\sigma$ хот-  $^1$ . Расхожденіе двухъ преданій и зд $^{\dagger}$ сь можеть

<sup>1</sup> Нужно имъть въ виду, что на чтеніе съ хот- могло вліять сближеніе греками этого кавказскаго названія съ гораздо болье извістнымъммъ Котіаїемъ во Фригіи, причемъ оно могло отразиться уже на самомъ Прокопін. Самъ Прокопій именно и говорить даже (съ ссылкой на Аріана), что лазы собственно лишь исказили, будто бы, греческое названіе, когда стали называть этоть городь по своему. VIII, 14, 48-49, ed. Haury, II, 565: Котідоо [K Maltret, хоτυάειον L Hüsch. Dind. Compar.] δὶ τότε τὸ φρούριον ωνόμαζετο τῆ Ἑλλήνων φωνη, νῦν μέντοι Κόταϊς αὐτό χαλοθσι Λαζοί τῆ τῆς φωνῆς ἀγνοία τὴν τοῦ ὀνόματος διαφθείροντες ἀρμονίαν. ταύτα μέν Άριανός ούτως ίστόρησεν. έτεροι δέ φασι πόλιν τε γεγονέναι έν τοῖς άνω χρόνοις τό χωρίον καὶ Κοίταιον [L Hüsch., κίτεον K, Κυταΐαν Maltr. Dind. Compar. -- маргинальная поπραβκα Η θεchel's] καλείσθαι: ένθεν τε τον Αίήτην ωρμήσθαι, καὶ άπ' αὐτοῦ τοὺς ποιητάς αὐτόν τε Κοιταϊέα [κοιτιέα Κ, κοίτην L Hösch., Κυταϊέα Dind. Compar.] και γην την Κολχίδα Κοιταΐδα [K, κοιταΐτιδα (не L, κακ y Haury, но по Compar. CDf = 0 acd Hösch., κοιταίγγιδα L, Κυταίδα Dind. Compar.] καλείν. У Стефана византійскаго, Ethnicorum quae supersunt, ed. Meinekii, 1849, p. 398-9: Κύτα, πόλις Κολχική, πατρίς Μηδείας. - - ό πόλίτης Κυταΐος, έξ ου και Κυταιεύς - - το θηλυκόν Κυταιτάς. - - λέγεται και Κυταιίς από του Κυτατός. Φρηγιής κίπ Котіаій имбется въ рукописяхъ труда Стефана въ форм в Котібью и Котобью (р. 379). О возможности объясненія названія Кота изъ абхазскаго языка см. Н. Я. Марръ, Изълингвистической повздки въ Абхазію, въ ИАН, 1913, № 6, 323.

быть объясняемо двусмысленнымъ написаніемъ этихъ комбинацій въ архетипъ.

Изъ сказаннаго можно видъть, что данныя рукописнаго преданія Прокопія по отношенію къ указаннымъ именамъ сами по себѣ, безъ постороннихъ аргументовъ въ пользу того или другого чтенія, оказываются далеко педостаточными для какихъ-либо твердыхъ выводовъ. Приходится лишь, съ очевидною необходимостью, предполагать въ одной изъ двухъ группъ рукописей искаженіе чтенія архетипа вслѣдствіе смѣшенія сходныхъ начерганій для комбинацій разныхъ буквъ ( $\vartheta\iota = \chi \epsilon\iota$ ,  $\circ \chi = \circ \upsilon \chi$ ,  $\circ \tau = \circ \upsilon \tau$ ).

Названіе крѣпости, куда заключенъ быль св. Максимъ, сохранилось въ слѣдующихъ формахъ:

- 1) Въ запискъ Өеодосія гангрскаго въ Vat. gr. 1671 л. 149, X в.: ό τοῦ αὐτοῦ κάστρου Σγημάρεως κόμης [κώμης изд.] 1.
- 2) Βτ житін, изданномъ у Комбефиса по cod. Regius: εἰς εν τῶν κατὰ τὴν ᾿Αλανίαν κάστρων, Σχίμαριν οὕτω λεγόμενον ².
- 3) Въ житіи этой же редакціи, въ Моск. Син. рук. 391 л. 150 об., XV в. (копія, по Муретову, съ рук. XII—XIII в.), здѣсь читается  $\Sigma \chi \eta \mu \alpha$ - $\rho \iota \rho \nu^3$ .
- 4) Въ той же редакціи, въ cod. ducis Sabaudiae, по указанію Пинія: Σγιμάριον 4.
- 5) Въ житіи другой редакціи въ Моск. Син. рук. 380 л. 251 об., 1022 г., въ извлеченіи изъ письма Анастасія апокрисіарія: єїς ха́отроч  $\lambda$ ε-γόμενον  $\Sigma$ χιομάριν $^5$ .

Въ латинскихъ переводахъ греческихъ текстовъ сверхъ того им'ется:

- 6) Въ переводъ письма Анастасія у Анастасія Библіотекаря: in castro Schemari vocitato, in Schemareos castrum, a via - Schemareos castri 6.
- 7) Въ переводъ приведеннаго выше мъста изъ записки Оеодосія въ пзданномъ текстъ у него же читается: comes ejusdem Chemareos castri?.
  - 8) Въ переводъ житія той редакцін, какая впервые была издана Ком-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Епифановичъ, 16,31-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Combefis, I, p. XXVII=PG, 90, 108B.

<sup>3</sup> У Мурстова, 166,4, невърно показано «σχιμάριον».

<sup>4</sup> AASS, aug. t. III, 131Е (примъчаніе Пинія). У Муретова, 166,4 опінбочное указаніє: «S [=Sabaudicus] Р [рукопись Понтана]: Schemarium.

<sup>5</sup> Муретовъ, 163; Епифановичъ, 9 (подъ строкой).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> По изданію Sirmond'a, PL, 129, 660A=PG, 90, 173C, 662A=175B, 662B=175C.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 687A=198D.

бефисомъ, сдѣланномъ съ неизвѣстной рукописи Понтаномъ: in quodam Alaniae castro (Schemarium vocant)<sup>1</sup>.

9) Но въ переводъ этого же житія у Морина, пользовавшагося тремя ватиканскими рукописями, здъсь читается: quod Schimaris appellatur<sup>2</sup>.

Имѣются, такимъ образомъ,  $\Sigma \chi \acute{\eta} \mu \alpha \rho \iota \varsigma$ , Schemaris (1,6) и  $\Sigma \chi \eta \mu \acute{\alpha} \rho \iota \circ v$ , Schemarium (3,8),  $\Sigma \chi \acute{\iota} \mu \alpha \rho \iota \varsigma$ , Schimaris (2,9) и  $\Sigma \chi \iota \mu \acute{\alpha} \rho \iota \circ v$  (4) и наконецъ,  $\Sigma \chi \iota \circ \mu \acute{\alpha} \rho \iota \varsigma$ , въ латинскомъ переводѣ встрѣчается еще Chemaris (7).

Окончаніе -ις засвидѣтельствовано несравненно лучше, нежели -ιον, въ виду въ особенности род. падежа Σχημάρεως — Schemareos (1, 6, 7). Если встрѣчается иногда -ιον, то оно легко объясняется какъ раскрытіе неправильно предположеннаго сокращенія (въ вин. падежѣ) -ιν вмѣсто -ιον. Подобныя сокращенія въ собственныхъ именахъ у грековъ нѣкогда были весьма обычны в.

Но начало слова и здёсь возбуждаетъ недоумёніе:  $\sigma \chi \eta$ - или  $\sigma \chi \iota$ - стояло здёсь первоначально. Анастасій Библіотекарь, у котораго sche- $=\sigma \chi \eta$ -, правда, свидётель болёе древній (ІХ в.), чёмъ сохранившіяся греческія рукописи съ написаніемъ  $\sigma \chi \iota$ -, и  $\sigma \chi \eta$ - читается и въ наиболёе древнемъ греческомъ cod. Vat. 1671. Но и въ греческомъ оригиналё Анастасія, и въ указанномъ кодексё, въ виду греческаго итацизма,  $\eta$  могло явиться въ замёну другого знака, выражавшаго звукъ «и», вслёдствіе сближенія, напр., иноземнаго названія съ греческимъ  $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$ .  $\Sigma \chi \iota$ - стоитъ слишкомъ изолированно, чтобы придавать ему серьезное значеніе; можетъ быть, это есть не болёе какъ описка, вмёсто  $\sigma \chi \iota$ - или просто  $\sigma \chi \iota$ -.

Если сопоставлять φρούριον Ούχειμέρεος — Ούδιμέρεος Прокопія съ κάστρον Σχημάρεως — Σχιμάρεως памятниковъ о Максимѣ, можно не обращать особаго вниманія на разность окончаній, какъ бы ни понимать паходимую въ текстѣ Прокопія форму. Что окончанія собственныхъ именъ въ подобныхъ случаяхъ могли приводиться въ концѣ концовъ къ одному

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> AASS, aug. t. III, 130F.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baronii Annales eccles. a. 657, n. 27 (t. XI, 1867, p. 489).

 $<sup>^3</sup>$  Ср. объ этомъ F. G. Benseler, De nominibus propriis et Latinis in  $\overline{18}$  pro  $\overline{108}$  et Graecis in  $\overline{15}$  iv pro  $\overline{109}$  terminatis. Lipsiae 1870. Въ греческихъ именахъ сокращенія часто встрѣчаются въ написяхъ въ періодъ отъ половины I в. по Р. Х. до свизантійскихъ временъ, но имѣются и у нѣюторыхъ византійскихъ авторовъ (169). Къ приведеннымъ у Бензелера (176) примѣрамъ изъ Р гос. De aedif.: Ἰλλύριν, Κιόνιν, Δυρράχιν, нужно присоединить еще Δολέβιν (ed. Haury, III, 2, 117,17); но на ряду съ этимъ у Прокопія еще больше именъ на -юν.

виду, это показываеть и тоть факть, что обоимъ названіямъ въ рукописяхъ иногда усвоялось и окончаніе -ιον: Ούχειμέριον и Σχημάριον (Schemarium) — Σχιμάριον.

Препятствіемъ къ отождествленію является собственно начало того и другого слова. Но нужно лишь нѣсколько далѣе провести высказанныя выше соображенія по вопросу о происхожденіи въ сохранившихся рукописяхъ сочиненія Прокопія разночтеній въ указанныхъ географическихъ названіяхъ, чтобы видѣть, что оно можеть быть устранено безъ особаго труда.

Дѣло въ томъ, что если начертаніе от въ нѣкоторыхъ случаяхъ могло давать поводъ къ смѣшенію съ буквою о, то столь же легко въ курсивномъ и минускульномъ письмѣ оно могло быть смѣшиваемо съ σ, когда послѣдняя составляла лигатуру съ дальнѣйшимъ у или в (также, напр., съ τ, π, σ) и превращалась въ овалъ или кругъ, прикасавшійся верхнимъ краемъ къ послѣдующей буквѣ, или соединенный съ нею линіей в Возможно, такимъ образомъ, что въ текстѣ Прокопія было сначала не οὐχειμέρεος и не οὐδιμέρεος, а σχειμέρεος, но потомъ какимъ-то переписчикомъ оно было прочитано и написано какъ οὐχειμέρεος, и кромѣ того возникла — или уже изъ οὐχειμέρεος, или же, можетъ быть, прямо изъ σχειμέρεος—еще болѣе искаженная форма οὐδιμέρεος. Неправильность — от вмѣсто σ — распространилась на всѣхъ безъ исключенія извѣстныхъ нынѣ представителей рукописнаго преданія Прокопія.

Не невозможно при этомъ, новидимому, даже и то, что уже самъ Прокопій, имѣя предъ собою тоть или иной письменный источникь при изложеніи исторіи лазской войны (архивные документы, или же мемуары), прочиталь названіе неизвѣстной ему номимо этого источника крѣпости какъ εὐχειμέρεος, виѣсто σχειμέρεος, и неправильная форма могла такимъ образомъ восходить уже къ рукописи самого автора, а потомъ еще явилось лишь чтеніе οὐδιμέρεος.

Оригинальная форма названія при этой гипотезь предполагается сохранившейся не въ тексть Прокопія, а въ тексть указанныхъ памятниковь о св. Максимь. Но допустимо (если признавать вообще тождество крыпости, о которой говорится у Прокопія и въ этихъ памятникахъ) и обратное предположеніе, что въ документахъ VII в. стояло сначало εύχη[ι]μαρις, но замь-

¹ Cp. V. Gardthausen, Griechische Paläographie. 2 Aufl. B. H. Lpz. 1913, для σχ: Таб. № 4b 633 г., № 5 914 г., № 6 990 г., № 7 1045 г., № 9 1196 г. Для συχ: № 7 1027 г. (приведенълишь одинъ примъръ). Для σθ ср., напр., № 9 1281 г., № 10 1296 г. Съ начертанісмъ σχ весьма сходно также αχ (№ 6 972 г., № 7 1037 г., № 10 1296 г.).

инлось потомъ, по сходству обу и от, чрезъ от [1] µасьс. Разсуждая теоретически, и зд'ёсь, конечно, можно предположить восхождение поздибишихъ чтеній къ одному очень рано искаженному архетипу — списку письма Анастасія и записки Феодосія, послужившему источникомъ всёхъ дальнейшихъ сообщеній. Но въ общемъ форма суп[і] даріз им веть и болье древнее, и болъе разнообразное засвидътельствование (латинский переводъ IX в. и греч. рукописи X и XI вв.), нежели текстъ Прокопія (рукописи XIII—XIV вв.), и при настоящемъ положеніи данныхъ преимущество при выборѣ нужно отдать чтенію су- въ памятникахъ о Максимъ предъ соу- и тьмъ болье сод- у Прокопія. Нужно имъть въ виду и то, что если возможность ошибки въ данномъ случат допустима, какъ замтчено, даже и для самого Прокопія, коль скоро онъ пользовался лишь чьими-то письменными сообщеніями, то Анастасій апокрисіарій и Өеодосій слышали названіе крѣпости непосредственно изъ устъ лицъ, какъ нельзя лучше освъдомленныхъ въ этомъ. Въ ихъ собственныхъ писаніяхъ поэтому никакой ошибки не могло быть, и если она могла появиться, то уже со стороны переписчиковъ.

Различіе остается еще въ гласныхъ предполагаемаго  $\Sigma$ уєцьєріс Прокопія и  $\Sigma$ уп[ $\iota$ ,  $\iota \circ = \circ \iota$ ?] расріс памятниковъ о Максимѣ. Но относительно перваго слога можно замѣтить, что при позднѣйшемъ одинаковомъ произношеніи у грековъ  $\iota$ ,  $\eta$ ,  $\varepsilon \iota$  (частію уже съ ІІ в. по Р. Х., особенно же съ ІV), эти написанія легко могли замѣнять другъ друга въ малоизвѣстныхъ собственныхъ именахъ. Что касается различія  $\varepsilon$  и  $\alpha$  во второмъ слогѣ, то оно можетъ быть отнесено пасчетъ особаго произношенія его туземцами (могъ быть звукъ средній между  $\sigma$  и  $\sigma$  и пеодинаковой передачи слышавшими его отъ нихъ лицами въ VI и VII вв.; могло произойти въ теченіе столѣтія и измѣненіе въ произношеніи (переходъ отъ  $\sigma$  къ  $\sigma$ ). Аналогію представляють въ данномъ случаѣ Мочуєєрують [Мохурують] — Мочуєєрють Прокопія и Агаеія и Мочхорють Анастасія апокрисіарія, также Воύхдось Агаеія и Вочходючь того же Анастасія; въ обонхъ словахъ вядимъ одинаковый и поэтому въ какомъ-то отношеніи закономѣрный переходъ прежняго  $\sigma$  въ  $\sigma$ , чѣмъ бы этоть переходъ ни объяснялся  $\sigma$ .

Какимъ образомъ возникла грузинская передача для Σχη[ι]μαρις у Евоимія— «Інмаръ», не ясно. Можетъ быть, и ея происхожденіе нужно

<sup>1</sup> Примѣромъ неодинаковой передачи туземнаго названія въ одно и то же почти время можеть служить наименованіе крѣпости у Рго с. VIII, 10, 1; 17, 16: Τζιβιλη (съ варіантами въ рукописяхъ) и у A g a th. IV, 16: τὸ φρούριον τὸ Τιβέλεος. Ср. также указанную выше неодина-ковую передачу по-русски названіи «Лафск[х]али», «Лапскальдъ», «Лапскальдъ».

объяснять не изъ дингвистики, а изъ надеографіи. Весьма возможно, что въ основѣ здѣсь лежитъ тоже просто дишь неотчетдиво написанное и неправильно прочитанное греческое (¬>\nagle \nagle \nag

Весьма важно было бы установить съ точностью отношеніе мѣстнаго, употребляемаго въ живомъ языкѣ кавказскаго названія «Мури» къ древнему  $\Sigma \chi \eta[\iota, \ \epsilon\iota, \ \iota \circ = \circ \iota?] \mu \alpha[\epsilon] \rho \iota \zeta$ . Вопросъ о мѣстѣ заключенія Максима рѣшался бы, можно сказать, окончательно, если бы оказалось возможнымъ научно доказать лингвистическое тождество этихъ названій и выяснить способъ возникновенія «Мури» изъ «Схимарисъ».

Прот. Кекелидзе попытался объяснить «Мури» какъ составную часть греческаго « $\Sigma_{\chi}$ ημάρις». « $\Sigma_{\chi}$ ημάρις есть, по нашему, сумма двухъ чисто грузинскихъ словъ измѣнившихся въ греческомъ произношеніи:  $\Sigma(\iota)\chi\eta$  — Моυріς — Цихе-Мурисъ, изъ конхъ послѣднее, "Мурисъ", есть форма родительнаго падежа отъ Мури. Цихе-Мурпсъ значить крѣпость Мурская, или, точнѣе, крѣпость мѣстности Мури, крѣпость, находящаяся въ мѣстности Мури»  $^1$ .

Но Н. Я. Марръ, въ отвёть на обращенный къ нему мною вопрось о возможности такого словопроизводства, въ письмё отъ 9 декабря 1913 г. не нашелъ возможнымъ согласиться съ нимъ. «Этимологія Σ(ι)χη— Μουρις остроумна, но не вижу для нея ни почвы, ни поддержки: 1) что значить въ такомъ случав Миг-? 2) Поставивъ этотъ вопросъ, становимся передъ другимъ: какого времени терминъ? а) Если позднёйшаго, то есть после VII— VIII-го вёка, то слёдовало бы ему звучать Мигіз-ѕіфе (Μουρις σ(ι)χη), а не Siфe-Мигіs; b) если это древній терминъ, до VII-го вёка, то ни въ Лечхумѣ,

<sup>1</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 35.

ни вообще въ западной Грузіи географическіе термины нельзя объяснять коренными грузинскими (картскими) словами, во всякомъ случать надо привести спеціальное обоснованіе исканія картской этимологіи, а раньше всего надо бы исчерпать средства тубал-кайнскихъ языковъ, т. е. лазскаго и мингрельскаго, да и сроднаго съ ними доброй половиной своей природы сванскаго или специфически сванскаго коренного слоя... Засимъ, почему расклинивать вновь вводимымъ гласнымъ (і) согласные sq ( $\tau$ ), когда это обычная излюбленная тубал-кайнская (дазская—чанская, мингрельская, а отчасти и сванская) группа согласныхъ».

Въ дъйствительности, при объяснени названій «Схимарисъ» и «Мури» не должно, казалось бы, упускать изъ виду, и того факта, что частью рядомъ съ ныньшивить Мурп, частью въ сосъдней Сваніи, можно встрѣчать географическія наименованія, которыя звучать весьма сходно съ древнимъ Схимарисомъ. Верстахъ въ двухъ къ с. отъ Мури отмѣчается рѣчка «Цхмелури» (на 5-верстной картѣ 1912 г.). Въ княжеской Сваніи, какъ уже было указано, имѣется общество «Цхмари» или «Цхма», или, по написямъ на иконахъ, «Цхемирисское». Начальные звуки въ «Схимарисъ» напоминаетъ также Сухумъ—«Цхумъ», хотя онъ находится уже довольно далеко отъ Мури.

Относительно этихъ аналогій Н. Я. Марръ въ упомянутомъ письм  $\dot{\mathbf{E}}$  замѣчаетъ, что «греческое  $\sigma_{\mathcal{N}}$  можетъ передаватъ не только  $s\dot{\mathbf{q}}$  (сх), по и  $\dot{\mathbf{u}}$  ( $\dot{\mathbf{u}}$ х), посему основа  $\sigma_{\mathcal{N}}$ оги  $\ddot{\mathbf{u}}$   $\ddot{\mathbf{v}}$   $\ddot{\mathbf{v}}$   $\ddot{\mathbf{v}}$  [я бы сказалъ и: \* $\sigma_{\mathcal{N}}$ огла

<sup>1</sup> Ухоги поставлено здысь у Н. Я. Марра пъ виду сообщеннаго мною, на основани Кекелидзе, 34, чтенія Моск. Син. рук. 380, но на ділів здійсь оказалось одюдійськи в домен. остается, такимъ образомъ, пока не засвидътельствованнымъ. Такое чтеніе, между тъмъ, представляло бы особый интересъ. Двугласное от въ греческомъ языкъ, какъ извъстно, долгое время звучало сходно съ о (франц. и, среднее между русск. и и ю), и только уже послъ IX—X в. оба они окончательно отождествились съ г. Византійцы разсматривали о какъ а́vтіотокую — равнозначащее по звуку — въ отношеніи къю, и отсюда именно утвердилось въ греческомъ алфавитъ названіе, очевидно — крайне условное, о фідор — о простое — въ отличіе оть οι δίφθογγος, подобно тому какъ и є стали называть ψιλόν въ отличіе оть соверпиенно тождественнаго съ нимъ въ поздивниня времена по звуку двугласнаго ат. См. R. К a hner, Ausführl. Grammatik der griech. Sprache. Bearb. von F. Blass. I, 1. Hanuover 1890, 53, 51, 41. Ухоца являлось бы точнымъ эквивалентомъ предполагаемому Н. Я. Марромъ σχυμ. Естественно при этомъ вспомнить Скимнію, Σходисія, поставляемую у Прокопія въ связи ст. Сваніей и обычно раньше посл'ядней (VIII, 2, 23 [въ рук. эд'всь, по Haury, II, 494,10, σχυμία K, бхода $\vec{a}$  L], 16, 14; но 14, 53, Сванія раньше), едва ли не тождественную, повидимому, лингвистически съ Лечхумомъ, территоріально совпадиющую, можеть быть, съ южной частью Сваніи (Дадіановская Сванія). Равенство 💵 стамжеть, между прочимь, объяснять Кота Κοίταιον. Значеніе основы Эфит, Эфит (въ Цхунъ-Сухунъ и Лечхунъ) пытается опредълить, между прочимъ, І. Орбели, Городъ близнецовъ Διοσχουριάς и племя возницъ ΊΙνίοχοι, въ ЭКМНПр, 1911, май, 202—209, и полагаеть, что она означаеть «близнецы, двойни» (Сухумъ= Διοσχουριάς).

быть представлена въ м'естныхъ языкахъ не только sqom < sqim squm >  $s\dot{q}$ wm, но и  $u\dot{q}$ am  $< u\dot{q}$ im  $\|u\dot{q}$ um  $> u\dot{q}$ wm, а съ подъемомъ  $s > \dot{\vartheta} \|u > \vartheta$ , праформы должны были или могли звучать эфum (цхум-)». Что касается суффикса -аг, то сонъ рышаеть вопрось вы смыслы отрицательномъ для картской (коренной груз.) этимологін. Это — суффиксъ мн. числа сванскаго языка. Онъ бываеть представленъ, какъ и въ абхазскомъ, и въ видъ -га, особенно въ названіяхъ деревьевь; такъ слово гроба св. эфwm-аг могло звучать по свански и эфwm-ra (< эфum-ar). Однако, искать этимологію нашего географическаго термина пока рано, сопоставить же его я скорже могъ бы, подобно Ванъ, съ сванскимъ названіемъ селенія эфитаг съ одной оговоркой, именно съ той, что эфимаговъ, географическихъ пунктовъ, могло быть несколько; кроме того, взявъ разновидность фіцт (чхум), мы невольно становиися передъ вопросомъ о связи термина съ le-Qium (Лечхумъ), что какъ извъстно представляетъ сванскую форму именно мъста (1е-) оть той же въ такомъ случав основы (hium = чхум), оть которой образовано сванское мн. число на -ar: şqum-ar. Впрочемъ squm-ar (пхумаг) по существу не изміняеть діла, это лишь картизованная форма тубалкайнской основы Эфит (ц вм'Есто ч), очевидно, усвоенной и сванами. Зам'єна -ar суффиксомъ -el на сванской діалектической почвѣ обычное явленіе (въ лашихскомъ говоръ, напр., и въ другихъ) при образования мн. числа, посему djum-ar (> djmar) | djum-el (djm-el), а отсюда съ поздивишимъ грузинскимъ окончаніемъ прилаг. - иг совершенно правильно сопоставляемое Вами him-el-ur. Я беру лишь въ основныхъ точкахъ, притомъ одну линію, воздерживаясь пока по вопросу о соотношеніяхь эфімаг и himar и mur [во всякомъ случав не на картской почвь, гдь эти величины несоизмъримы] и не касаясь  $\Sigma$ уоі( $\iota \parallel \eta$ )и $\alpha \varphi$ - $\iota \varphi$  Осувіцьєрі $\varphi$  — Охвамеріани и Дехвири, гд $\varphi$ серьезный интересъ представляетъ лишь Ваше предположение объ опискъ ουγ BM BCTO σγ».

Вопросъ о лингвистическомъ тождествѣ «Схимарисъ» и «Мури» остается, такимъ образомъ, пока неяснымъ; рѣшить его можетъ лишь научно поставленная лингвистика, и рѣшенія нужно ожидать, разумѣется, прежде всего отъ дальнѣйшихъ изслѣдованій Н. Я. Марра.

Для неспеціалиста было бы, можеть быть, слишкомъ рискованнымъ пытаться предупреждать это рёшеніе. Но если им'єть въ виду, что недалеко отъ Мури сохранились названія, им'єющія одинаковое происхожденіе и значеніе съ древнимъ наименованіемъ этой кріспости и боліє или меніє точно соотвітствующія первоначальной формів его, между тімъ нынішнее ея названіе является въ весьма изміненномъ виді, то можно бы, повидимому,

сдѣлать предположеніе, не произопіло ли это измѣненіе древняго названія вслѣдствіе какихъ-либо особыхъ обстоятельствъ, именно — вслѣдствіе посторонняго вліянія. Возможность въ данномъ случаѣ лингвистическаго воздѣйствія сторонняго фактора на мѣстную географическую номенклатуру, какъ кажется, вполнѣ допустима, при имѣвшихъ на Кавказѣ мѣсто перѣдкихъ передвиженіяхъ и взаимныхъ вліяніяхъ разныхъ народностей.

Кромѣ болѣе ранняго общаго движенія всѣхъ яфетидовъ — тубал-кайновъ (лазовъ и мингреловъ), свановъ и картовъ (грузинъ), Н. Я. Марръ
отмѣчаетъ относящееся именно къ VII в. по Р. Х. и сопровождавшееся
важными слѣдствіями движеніе картовъ на западъ 1. Но если эсітат и тиг
на картской почвѣ оказываются несоизмѣримыми, то можно поставить, но
крайней мѣрѣ, вопросъ, не должно ли считаться въ настоящемъ случаѣ съ
фактомъ утвержденія на южномъ склонѣ Кавказскаго хребта «алановъ»
именно въ данную эпоху. Если при этомъ аланы вообще подвергались вліянію окружающей ихъ среды, то въ свою очередь не могли ли и они оставить,
въ лингвистическомъ отношеніи, слѣдовъ своего пребыванія, между прочимъ, и чрезъ видоизмѣненіе на свой ладъ нѣкоторыхъ мѣстныхъ названій,
именно — тѣхъ пунктовъ, которыми они болѣе всего могли интересоваться,
хотя бы сами они потомъ совсѣмъ исчезли въ той или иной мѣстности, смѣнавшись съ инороднымъ преобладающимъ населеніемъ 2. Видоизмѣненное,

<sup>1</sup> Изъ повздокъ въ Сванію, ХВ, 1913, II, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если допустить, что «аланы», находившіеся вблизи крѣпости Схимарись, были осетины, то объяснение происхождения «Мури» изъ «Схимарист» нужно искать въ осетинской фонетикъ. Въ осетинскомъ языкъ, хотя въ числъ немногихъ группъ согласныхъ, допускаемыхъ въ началъ словъ, имъется и группа с-+-k, 'k, q, x, но сочетаніе схм невозможно, В. Миллеръ, Осетинскіе этюды. И. М. 1882, 91. Если древнее произношеніе названія дазской крѣпости, переданное у грековъ какъ схим-, было въ дъйствительности близко къ схи (соотвътственно нынъшне картизованнымъ Цхмари и Цхмелуръ), такъ что могло слышаться и просто см-, то, предполагая, что и здёсь нашла примёненіе особенность осстинскаго языка (92) отбрасывать начальное с пъ комбинаціяхъ с---и, с---и (хотя она констатируется собственно для индоевропейских словъ), можно такимъ образомъ объяснить утрату у алановъ начала слова сх. Что касается гласной у въ «Мури», то переходъ а (пранскаго) въ у подъ вліяніемъ губной м (нередкій вообще и въ разныхъ другихъ языкахъ) замечается въ дигорскомъ говорЪ, который именно и стоитъ ближе къ праосетинскому, нежели иронскій съ его туальскимъ подръчемъ (44). Конечно, эти соображения требовали бы подтверждения прежде всего чрезъ указаніє какихъ-либо аналогичныхъ случаевъ въ отношеніяхъ осетинскаго языка къ другимъ, съ какими онъ входилъ въ соприкосновение. Но они, очевидно, устраняются въ томъ случав, если вполнъ твердо будеть доказано положение Н. Л. Марра, что кавказские ал(ан)ы не тождественны съ ос(стин)ами, и объясненія тогда нужно будеть искать въ фонетик' того народа, съ которымъ аланы отождествляются. Сама по себ возможность утвержденія м'єстнаго названія въ искаженной стороннимъ вліяніемъ форм'є едва ли можетъ быть отвергаема. Извъстно, напр., -- хотя это примъръ нъсколько иного рода, -- что даже «Россіей» вићето чисто русской «Руси» мы обязаны грекамъ.

гевр. искаженное, названіе подобнаго пункта могло затёмъ утвердиться въ мѣстномъ населеніи, тогда какъ аналогичныя или тождественныя названія другихъ пунктовъ могли сохраняться въ то же время въ древней формѣ. Крѣпости, несомнѣнно, въ свое время и привлекали особенное вниманіе алановъ. Для Схимариса же Анастасіемъ апокрисіаріемъ и отмѣчается, какъ особо отличающій его топографическій признакъ, близость его къ «народу такъ назыв. алановъ».

А. Брилліантовъ.

## Изъ энопской отреченной литературы.

## I. Псалмы, какъ заговоры.

Суевърное употребленіе Псалтири извъстно едва ли не во всъхъ странахъ христіанскаго міра — вся она служить для гаданія, отдъльные псалиы имьють спеціальное пазначеніе, какъ заговоры и талисманы. Въ Абиссиніи, вслъдствіе какъ необычайнаго развитія и прочности суевърій, такъ и исключительности мьста, какое занимаеть Псалтирь въ духовномъ обиходь, ея характеръ, какъ магической книги особенно замьтенъ. Ея чтеніе, храненіе, ношеніе въ цъломъ и частяхъ, считалось чудодъйственнымъ. Что касается отдъльныхъ псалмовъ, то ниже приводимый текстъ, является ихъ перечнемъ съ магической точки зрънія и даеть предписанія объ ихъ употребленіи въ качествь заговоровъ.

Текстъ этотъ, написанный на 7 небольшихъ листахъ въ одинъ столбецъ четкаго, но поздняго (XIX в.) письма, и довольно неисправный, помъщенъ въ принадлежащей миъ рукописи, полученной отъ М. И. Лебединскаго и содержащей значительное количество отреченныхъ молитвъ и заговоровъ, частью извъстныхъ, частью еще не изданныхъ. Онъ писанъ разными чернилами и почерками и начинается съ половины строки, непосредственно примыкая къ предшествующему.

፬ድን≈ : ሶበ : ጕተሃነል : ዕፀ : ወዓደ : በዕኝስት : ጽሐፈ′በ : አስር : በሃነሳዴ¹ :: Во имя Отца и Сына и Св. Духа, Единаго Бога.

Первый (исаломъ) повторяй, когда будень садить дерево, а также при беременности; написавъ, привлжи на шею

<sup>1</sup> Sic.

፱ሰበ : Pተንቆ : ለሰብሽ : ሀዕዶ : ጉርሚሀ : በዚደት : ፫ንዜ : ድንዶ : ወዋሐፑ : ወዓደ : በእንተ : ዘየአብድ ነ : ጽሐፈ'በ : በ'ክሳደ : አስር : አስ'በ : ታበል : ወንንደ·ፋ : አራላዕልን : አርሁተዶ :: ወሀደ : ዕዛ : ዶስች : ወሂደ : ዕዛ : ዶስች : ወደዮ'በ : በጣቦ : ጸሎት : አስትዮ : ወቦሐፑ ::

ቸውሶስ : የሐምምክ : ርእስክ : ምንም : ፯ንዜ : አስነበ : ላበ : ይብል : ነንብርየ : ወምልላለ : ርእስየ : ወዓደ : ሶበ : ይምጽአክ : ምክሌ : ድንም : ፯ንዜ : እስከ : ላበ : ይብል : ተንሥአ : አንዚአ : አምላ'ቢየ : ወአድ ፡ ሶበ : ይምጽአክ : ሰብር ፡ ወሄደ : ሶበ : ይምጽአክ : ሰብአ : ድንም : ፯ንዜ : ስብአ : ድንም : ፯ንዜ : ዕጥ : ወሃደ : ሶበ : ይምጽአክ : ሰብአ : ድንም : ፯ንዜ : በምዓልት : ሰብር :

፬ሶበ: ይትበአሰ'በ : ሰ·በአ : ድንም : 4ዕለ : ዘይት : ወቅባለ ፣ : 78'በ : ወትትህረቅ ::

፯ሶበ : ካትሌቀህ : ድንም : ላዕለ : ዘድጉ : ወቅባአ : ንጸ'በ : ወትረ'ክብ ::

፫ሶበ: ይዙሰዎው: ላዕለ: ሰብአ: ድንድ : ፫ጊዜ : አስ'በ : ሃበ : ይብል : ተሀው'በት : ውተኝሁብ : 'ቦኒለን;ኮ'በ : ውተሐዞ :: ወሄደ : ሶበ : ይጸልአ'በ : ሰብአ : ይጸልአዋ : ድንኮ : ሊብአሲት : ድንድ : ላጊ: ወይዲቅሬ :: 3-ій. Когда у тебя будеть больть голова, повтори 7 разь до: «Слава моя и возносяй главу мою». Также, когда найдеть на тебя (дурная) мысль, повтори 7 разь до: «Воскресни, Господи, спаси мя, Боже мой, ради Тооего и. р. Также, когда найдуть на тебя люди, 7 разь повтори днемь, и побъдишь. Ступай, ступай на дорогу противь каждаго поименно изъ сосъдей дома твоего, и будеть тебь по желанію.

4-й. Когда будуть враждовать противъ тебя люди, повтори надъ елеемъ, помажь лицо твое, и примиришься.

5-й. Когда ты дашь взаймы, повтори надъ елеемъ, помажь лицо твое, и получинь.

6-й. Когда будуть бить человіка, повтори 7 разъ до: «Смятошася» и омойся весь, и онь будеть живь. Также когда возненавидить тебя человікь п возненавидить мужь жену, повтори надъ нею, и опъ полюбить ее.

Второй — повтори 7 разъ надъ елеемъ, когда у человѣка дупптъ кость горло; онъ будетъ живъ. Также о безумномъ — написавъ, привлжи ему на шею до того, гдѣ сказано: «и отвержемъ отъ насъ ню ихъ». Затѣмъ, положивъ въ «воду молитвы» дерево.... и женскую qast, дай ему выпить, и онъ будетъ живъ.

<sup>1</sup> HPAMA ser.

<sup>3</sup> **ወቅ**ብህ ser.

፱ሶበ : ይዎጽአ'በ : ልማኞ : ወዶንሱት : ድንኞ : ፯ጊዜ : ለጽዋዕ : ማድ : ወሰተድ : ወተድዣን :: ለዘድ ሰ'ነበር : ድንኞ : ፯ጊዜ : በጽዋዕ : ማድ : ወቦታድጉ ::

፲ሶበ : የሐምዶ : ሰብአ : ወድተና ንረካ : በሕሡዶ : ፯ጊዜ : ድንዶ : ወስዶካ : ወደፈቅረካ : አንበል ፡ : ተዋዕዶ : ኢህል ::

【0፮ : ሶበ : ተቁድስ : ድን≈ : ፯ጊዜ : ወኢድብላ'በ ::

**፲**ወ፫ድን≈ : ፯ጊዜ : ሶብ : ድዶጽ**ሕ :** ሩርሃት : ወዓደ : ድን≈ : ሶብ : ተብ**ወ**ኧ : ውስተ : ሀንር : ወደሤሂ : ለ'ብ ::

[ወ፩ድን≈ : ፬ንዜ : ወጸሐፋ : ወሶበ : ተስርቀ'በ : ንዋቦ : ወልክማ ቲሆም : ዘተሐማ : ወልክባድ : በጽቡር : ወተወደ : ላዕለ : ልክታስ : መከተ : ≈ቀሁተ : ማይ : ወደቦ : በንተ : ≈'ዘምረ : ወረቀ : ላዕለ : ማታል : ወይሁኔሂ : ለነበ ::

: ለውስ : በ'ሰለቦቸቧ : በጎ፯I :::ውይዘዓው: ዴ : በ'ዘ'ዮአዋ : ሜቆይባው

፲፰ሶበ : ስአናት : ወሊደ : ብአሲት : ወንሠሕ : ራሊተ : ማዕተበ : ፉንንድ : 8-й. Надъ елеемъ и помазался, когда хочетъ любви со всёми людьми; повтори 7 разъ.

9-й. Когда найдеть на тебя порча зубовь <sup>2</sup> (?) и искушеніе, повтори 7 разъ надъ чашей воды и выпей, и спасешься. Для опившагося повтори 7 разъ надъ чашей воды и его отпустять.

10-й. Когда удручить в или будеть дурно говорить съ тобою, повтори 7 разъ и имя твое (?), до вкушенія пищи и онъ полюбить тебя.

12-й. Когда служишь литургію (?), повтори 7 разъ, и не скажетъ теб'в (??).

13-й. Повторяй 7 разъ, когда найдеть страхъ; также повторяй, когда входишь въ городъ, я будеть тебъ хорошо.

15-й. Повтори 7 разъ и напиши, когда у тебя будеть похищено достояніе, имена тёхъ, кого ты проклинаешь; паполни глиной и положи на lektās въ горшокъ съ водой и положи этотъ псаломъ и окропи и будеть тебъ хорошо.

17-й. Когда будуть враждовать противъ тебя люди и захотять схватить тебя, повтори, и они расточатся.

18-й. Когда женщина не можеть родить, возьми прахъ.. (?) дороги,

<sup>1</sup> Повидимому текстъ не въ порядкъ, что то пропущено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если текстъ въренъ, то амхарское слово, означающее порчу зубовъ, какъ признакъ близкой смерти. См. Guidi, Vocabolario s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ? и. б. надо читать РМРР.

<sup>4</sup> ЛА вст. Въролтно послъдиля фраза должиа стоять передъ ФРАФИП.

ወጸሐ4 : ደበ : ጻሕል : ወአንብር : ላዕለ : ርሕሳ : ወተወልድ ::

፲፱ሶበ : ተሐውር : ਤበ : ‹ንኒሀት : ውዶ'ቤንንት : ድ : ፯ጊዜ : በዚደት : ውትሬኢ : ዓብድ : *ዶ*ሕረተ <sup>1</sup> ::

፳ በአንተ : ንክስተ : ወአራዊተ : ስብአ : ወአንስሳ : ወይን : ወፄው : አንቢረነበ : ላዕሌህ : ፯ጊዜ : ደ፡ ወዖሐዩ ::

፳፬ሶበ : ይወጽሕ : ላሊና : አ'ቡይ : አ'ንብብ : በወዋ : አጲፈንያ : ፯ጊዜ : ውተኝፀብ : 'ቡ'ለንታህ : ወተሐዩ ::

[፳፮]ወሶበ : ይፈቅዱ : Pአክ (?) : ድግ : ፯ጊዜ : ድ : ላዕሌሁ : ዘይተ : ወተቀባአ : ወአንዚአብሔር : ይሁበክ ::

፳፯ሶበ: ተረኢ: አሬዊተ: ወፋር ሃን: ወሶበሂ: ተሰውዕ: አውቦተ: አንብብ: በነቦሉ: ሠናይ: ወሶበሂ: ይእናዝ: ጋኔን: አንብብ: ለሰብአ: በማይ: ወዮሐቦ: ወናዋብ::

፳፯ : ሶበ : ንብፈ : ለ'በ : ፈውስ : አ'ታብብ : በቤት'በ : አ'ንበለ : ትኇዕሎ : አ**'ን**ለ : ተሃሀብ : ወተሐ**F** ::

፳፰ :: ሶብ : ዮሑምም : ሰብአ : ልባሎ : ድ : ፯ጊዜ : በቅብአ : ወዕጭያ : ሁደ : ድ : ለዘአሜ፣ : ጋኔን : ጽ፡ሒፈ'ብ : በተ'በኛ : በንዕ : ተባዕታ ፣ ፣ ወአ'ንብብ : напиши на чашѣ, помѣсти на ея голову, и родитъ.

19-й. Когда пойдещь къ царямъ и владыкамъ, повтори 7 разъ надъ елеемъ, и узрищь великую милость.

22-й. При укушени звірями людей и животныхъ. Приложи на него вино и соль, повтори семь разъ, и будеть живъ.

23-й. Когда захвораеть человъкъ и обратится къ востоку, повтори 7 разъ надъ нимъ, и будетъ живъ. Также повтори у себя въ домѣ, и не приблизится скорпіоны.

24-й. Когда явится дурная мысль, произнеси при богоявленской водѣ, омойся весь, и будешь живъ.

25-й. Когда захотять тебя задержать (?), повтори 7 разъ надъ елеемъ, помажь себя, и Богъ дастъ тебъ.

26-й. Когда увидишь страшныхъ звѣрей и когда услышишь вопли, произнеси во всемъ благолѣпін, и когда овладѣетъ демонъ человѣкомъ, произнеси надъ водой, и онъ будетъ живъ. Омойся.

27-й. Когда д'ылають теб'в л'ькарство, произнеси у себя въ дом'в до вкушенія пищи; омойся и будешь живъ.

28-й. Когда заболить у человька тело, повтори 7 разъ надъ елеемъ, помажь и окади его; также повтори надъ одержимымъ демономъ,

<sup>1</sup> のあだけ scr.

<sup>2 (</sup>D. p. p. p. g. scr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1701 scr.

ኞጽሐፈ : ሐና : ያበ"ይት : አጹር : ዓደ : ወሀውድ : ቤተ'በ ¹ : ወለ"ይቀ ርበ'በ : ተ'በላ : ቤተ : አባንካ ::

፳፱ወጥሉ : ሰራሕክ : ድን : 2ንዜ : ወደቀድ ምክም : ድ : 2ንዜ : በምዓለት : ወጀበሌሊት : ወሶበ : ይትልሰር : ሰብል : ልንዚልብሔር : ይፈትሉ ::በዕንባዜ : ልብሂ : ዕንቡዝ : ወበልንተ : ጋኔን : ድ : 2ንዜ : ልምወ : ወይለት ::

፴፮ : ሶበ : የሐ/ም : ሰብአ : ድ : ፯ጋዜ : ወንሠአ : ፋሬ : ሆሳዕና : ወደድ : ወስተ : ሀፅም በ : ጽዋሀ : ወደን : ወደስተድ : ወቦሐዩ : ዓደ : ድ : ሶበ : ደበወአ : አዕፅምት : ወስተ : ጉርዔሁ : ለሰብአ : ድ : ፯ጊዜ : በቅብአ : ይስተድ : ወቦሐዩ : ;

፴፬በአንተ: ድንጋፄ: ፯ጊዜ: ድ: ሶበ: የሀጮሀሰ: ድ: ፯ጊዜ: አስነበ: ሃበ: ድብል: ለስታዮም ፣: በአንተ: ጮካን: ጸሐፈ: ሐሀፊ: ንዋድ: ወአሃምአዋ: ውሉድ: ለሃፈስዮ::

<u>፴</u>፫ሶበ : የ切ጮፀ'በ ³ : ሰብሽ : ወየሐዝያክ : ልበክ : ቀትረ : *ጮ*ዓልት : ወ'ተጽተኝ : .

29-й . . . . . . повтори 7 разъ днемъ и 7 разъ ночью, и если связанъ человѣкъ, разрѣшитъ его Господь. При безуміи сердца безумнаго и противъ демона повтори 7 разъ, погрузи его, и будетъ живъ.

32-й. Когда забольеть человыкь, повтори 7 разь и возьми «плоды Осанны» и помысти на твою кость (sic!) чашу вина; пусть онъ вышьеть и будеть живъ. Также повтори, когда попадуть кости въ горло человыка, повтори 7 разъ надъ елеемъ, пусть онъ выпьеть и будеть живъ.

34-й — повтори 7 разъ противъ смятенія; когда неправедны къ тебѣ, повтори 7 разъ до: «оскорбляя ихг»(?); о мѣстѣ, напиши (какъ) ограду имущества: «и безчадіе души моей».

35-й — когда несправедливы къ теб'в люди и печально сердце твое, въ полдень, и спасешься.

36-й — когда у человѣка заболять глаза. Листь чечевицы (...?) и сдѣлай трость и напиши на лицѣ твоемъ (sic!). Привяжи и будешь живъ.

38-й—когда хочешь объясненія, и имена гвоздей.

написавъ на....ягненка мужескаго пола, и произнеси Книгу Анны Пророчицы, заставивъ его носить. Также обойди домъ твой, и не приблизится волки къ овчарнъ.

<sup>1 6:1-10:</sup> scr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sic pro Λ.Ρ.ΨΦΡ. ? Ps. 34,5.

፱፬ሶበ : ትፈቱ : ፈቅረ : ሱበአ : ድ : ፬ንዜ : በቅብአ <sup>1</sup> : ቅዴስ : ወተቀ ብአ : አዴ**ስ : ዘቦ**⁄ጓን : ወቦር<del>ን</del>ወነ ::

42-#?

**ሃ፩ : በአ**ንተ : ሕሡ**ሎ** ::

ጀ : ሶበ : ትፈቱ : «ዓንድ : ድንድ : ፬ን : ወይሀአረ : ለ'በ : ወይደ : 44-й. Когда захочень любви человѣка, повтори 7 разъ при святомъ елеѣ и помажь руку твою правую, и откроетъ тебѣ (двери?).

45-й. Повторяй, когда захвораетъ человъкъ, при елеъ, и онъ выздоровъетъ; также повторяй, когда для тебя приготовляють лъкарство, положивъ (?) въ новый сосудъ, повтори 7 разъ, омойся и будещь здоровъ. Также когда не будетъ слушатъся тебя волъ, повтори, окропи, и пойдетъ.

43—49. Для жены, которую пе любить ея мужъ. Возьми и всколько волось съ ея головы, повтори надъними, закопай у входа въ домъ, и опъ ее полюбить.

51-й. О неправедномъ.

52—57. Когда препирается съ тобой человъкъ, повтори; также когда увидишь страпныхъ звърей—7 разъ, и....?

59-й. Когда будуть враждовать съ тобой люди, (повтори) надъ виномъ и выпей, и примирятся; также повтори ночью 7 разъ, когда захочешь путе-шествовать.

60-й. Когда захочешь путепествовать, повтори 7 разъ, и благо

<sup>39-</sup>й. Когда враждують противъ тебя, надъ бѣлой шерстью повтори 7 разъ и елеемъ, обвяжи на твоемъ мѣстѣ, и спасешься.

<sup>፣</sup> በ**ቅ**ብለ scr.

ነብ : ትስአሉ : ለሰነበአ : ወኢይ ሃነብ ::

፯ወ፬ : ሶበ : ይተበልሰ'በ : ሰብአ : በአንተ : ሢዶት : ድ : ፯ን : አትሕት : (አሰ'በ : ወይዘረው ::

፯፫ — ፯፫ : ሶበ : ዮሐ'በን : ልብነበ : ድ : ፯፯ : በቅብሽ : :

ጀ፱ : ሶበ : የአማዙ'በ : ሃንሠት : ወዶ'ቤ'ንንት : ወደፈቅዱ : ይቅትሉ'በ : ድሟን : ወዮሃድጉ'በ ::

ር፬ : ሶበ : ተሐፖዶ : ለወሊድ : ለአዶ : አበየተ ፣ : ፯ን : ድ : በቅብአ : ቅባአ : 'ከሀው : 'ተወልድ : :

- 61-й. Когда будеть кто-либо соперничать съ тобой изъ-за должности, повтори 7 разъ и преклони голову — исчезнетъ.
- 63 66. Повтори 7 разъ при елећ, когда будетъ скорбъть сердце твое.
- 67-й. Когда захочешь мудраго слова, устрой свытильникъ, пока не угаснетъ свытильникъ, и придетъ къ тебы мудрая мысль дальняго и ближняго.
- 69-й. Когда схватять тебя цари и владыки и захотять убить тебя, повтори 7 разъ, и отпустять тебя.
- 59-й. Когда будуть враждовать противь тебя люди, возьми кость голубя, повтори надъ ней 7 разъ у входа въ твой домъ, который въ крови выйдуть и поклонятся тебъ.
- 50-й. Когда пропадеть (чтолибо) у человъка, напиши этотъ псаломъ и имя его, и то, что пропало, повъсь на тростникъ противъ вътра, и увидишь его владъльца (?).
- 51-й. Когда враждуютъ противъ тебя, напиши этотъ псаломъ, закопай у входа въ домъ и не возможетъ (?) на тебя (?) злой (?).
- 71-й. Когда (женіцина) страдаеть родами и не можеть (родить), повтори 7 разъ при елев, помажь, полей (на нее), родить.

будеть тебѣ. Также, когда будешь просить человѣка, онъ не осилить тебя.

<sup>1</sup> Skipit ser.

<sup>2</sup> UnP scr.

<u>፭</u>ቜ : ሶበ : ትፈቅድ : ታፈቅርክ : <sub>'</sub>ብእሲት : ዶር : በአንንድልክ <sup>1</sup> ::

፪፫—፪፰ : ሶበ : ይፈቱ : ሰብአ : ይየሥአ : ሢ≈ተ'በ : ሐዊረ'በ : ኅበ : ፈለን : ማይ : **ወ**አንብብ : ላዕሌሁ : ፯ጊዜ : ተኝፃብ : 'ጕለንታ'በ : አንበለ : ት**ዯ**ዕኞ : አ'ያለ : ዮታፋረ**'በ** ::

፸፱ : ሶበ : ትተክት : ብዙዓ : አንብብ : ፬ጊዜ : እስበ : ዓይልክ : አስተያ : ወደማውቀ : ወደዓድጋ ::

፲፫—፲፮ : በሳ : ፫፫—፲፮ : ሰዴቅ : ልቡቀበ : ሐርያ : ድ : ጀብተ ው : ጽዮሜተያ

፹፮: 2ጊዜ: ድ፡ አ3በለ : ተኇዕ፦ : አነነለ : አላዒለ'በ : ንጸ'በ : ወሰፊሐ'በ : አደ'በ : ወደሠፈ : ለ'በ : ለዅሃፊታት ::

ፗጀ : ሶበ : ይትበልሰክ : ሰብአ : ሀረ~ተክ : ድን : ፯ጊዜ : ወኢትሑር : ኅበ : ሀሉክ : ወት~ወአ ::

<u>፲፱</u>—፯፬ : ሶሳ : ይአ**ታ**ዘነነ : ወይያ : ሶሳአ : ድ : ፯ኂ : ቅባአ : 'ሱላንታካ : ውተሐዶ ::

፯፯—፯፮ : ሶበ : ይትቴዮለክ : ንዋስ : ሰ•በአ : ላዕለ : ፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ለ : ተጽዕለ : አክለ : ተጽዕሎ : ፟፟፟፟፟፟፟ ፤ ድ : በሎዒልት : ውተኝፀብ : 'በ•ለንታ'በ : ወትረቅዕ<sup>8</sup> : ወዒዴ : ድ : ላዕሌሁ : ወደዘረው ::

**፯፱**—፻፬ : ሶበ : ተአቱ : ៚ር

72. Когда хочешь, чтобы тебя полюбила женщина, носи на груди твоей.

73—74. Когда захочеть человінь взять твою должность, пойди къ рікть, повтори 7 разъ надъ ней, омойся весь до вкуппенія пищи, и устыдится тебя.

79-й. Когда (женщина) сильно страдаетъ кровотеченіемъ, повтори 7 разъ, насколько хватаетъ силы, дай ей выпить и окропи ее, и оставить ее.

81—85. Когда враждують противь тебя люди, повтори 7 разъ надъсвятымъ елеемъ, и спасешься.

86-й. Повтори 7 разъ натощакъ, возведя лицо твое и простерши руки твои, и хорошо будеть тебѣ въ судахъ.

88-й. Повторяй 7 разъ, когда человъкъ будетъ оспаривать у тебя твою должность, и не уходи оттуда (?), гдъ находишься, и 2 побъдишь.

89—94. Когда овладѣетъ тобой око человѣка, повтори 7 разъ, помажь себя всего, и будешь живъ.

97—98. Когда осилить тебя? — человъка, повтори 7 разъ натощакъ надъ водой днемъ, омойся весь и заговори (?), затъмъ повтори надънимъ, и разсыпется.

99-104. Когда приведешь не-

<sup>፡</sup> በአንንድ ነበ : scr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Тексть испорченъ?

³ Sic, pro ወተረቁ?

ዔተ (sic) : ድ : በአፈ : ቤት : 

የጀ—፻፱ : ሶበ : ተተበለስ : ምስለ : ሰብአ : ድ : 2ን : ላዕለ : ወር : **ወወ**ዎኝ : ሰተድ : ወደዘረው : ሶቤሃ ::

እንብብ : **ውት**ትሌሣሕ : ሶቤሃ ::

፻፲፯ : በዘኢትዝሃነር ፣ : ድን : ፯ን, : ዘአንበለ : ትውዕሎ : አክለ : ኢትዝ 'ክሮ**'** :::

፻፲፰<u>--</u>፻፲፱ : ሶበ : ንብረ.. : ለ**ነ**1 : ፈ**ወ**ሰ : ድ : ቅብአ : ፯፯ : **ው**ተ**ሀ**ቀብ : መጋክ : ወተሐዩ ::

<u>PZQ—PZ⊽ : 宀∩ : ¼Фጹ :</u> .P.ዝብሙክ : ዶ : ፯፟፝፝፝ : ወዮ፞፞፞፞፞፞፞ ፡ ወዮ፟ ነ ፡ ጉክ : :

፻፳፭—፻፳፯ : ሶበ : ትፈቱ : በረ'በት : ድ : በ*ማ*አድ'በ : ወይ'በ**ው**'ን : በረ'በት ::

**ወ**ደሁኔሂ : ለ'በ ::

<u> ፻፴ሂ—፻፴፱</u> : ሶበ : *ጮ*'በረ : ለክ : ሕሡው : ድ : ጼው : ወደን : ስቲያ: ወተሐዩ::

**ላዕ**ሌሆ**ም** : **ወይ**ዘረው ::

*ራ*ነአድ : ድን : ወደጸንቡ : 'በ·ሉ*૰*' ::

<u> PUZ-PUT</u> : Իበ : ትሰርሕ : ቤተ'በ : ወደሠፈ : ለ'በ ::

፣ በዘኢትስክር : scr.

въсту, повтори у входа въ домъ, и будеть любить тебя невеста твоя.

105—109. Когда борешься съ людьми, повтори 7 разъ надъ медомъ и виномъ, выпей, и разойдутся тотчасъ.

110—115. Когда скорбишь, прочти надъ водой, и тотчасъ возрадуешься.

116. Не вспоминая (?) ч. л., повтори 7 разъ до вкушенія пищи, чтобы не вспоминать этого (?).

117 — въ путешествін, и благо будеть тебв.

118-119. Когда приготовляють тебѣ лѣкарство, повтори, помажься 7 разъ, и сохранишь тыло свое и будешь здравъ.

121—124. Когда хотять убить тебя, повтори 7 разъ, и тебя отпустять.

125-127. Когда хочешь благословенія, повтори за столомъ, и будеть благословеніе.

128—135. Повторяй ихъ, и благо будеть тебь.

136-139. Когда (кто либо) совъщаетъ на тебя злое, повтори, съ солью и виномъ выцей, будешь живъ.

144. Когда люди ссорятся съ тобой, (прочти) надъ ними, разойдутся.

145-146. Повтори, когда соберешь къ себъ объдать; насытятся всъ.

147-148 -- когда будешь трудиться надъ домомъ твоимъ; тебъ будеть хорошо.

<sup>2</sup> Тексть не въ порядкъ.

፬ : ሶበ : ይትበልሰ'በ : ሱበል : ሀንር : ለንብብ : ፬ን : የሀ/ል'በ : ደ≈ : ርንብ : ድን : በአፈ : ቤት'በ : ይኞጽሉ : ወደሰንዴ : ለ'በ ::

። በ'<mark>አ</mark>ፋልቲ : ዲፋልተ : በጎ <u>8@</u> ብለሲት : ለጉብብ : በኮብስ : **6ቀ**4 እ : የ*ራ*ዓ : አድ ::

፯፯ : ሶበ : ተሐዝን : አንብብ : ወቅባአ : ንጸክ : ወሶበ : ይሠርቅ : ፀሓይ : ንሬክ : ሬንቦ : አንበ,በክ : ስተይ ::

፳፱ : ሶብ : የሐኖራክ : ሀን : አንብብ : ላዕለ : ቅብጵ : ወዘኢ

149—141 (?) Когда будуть больть чресла и кольна, (да повторить) съ чашей вина, и будеть здравъ.

29-й — когда тебя мучить сновидъніе; ты увидишь и слово его (?) услышишь.

30-й. Когда будуть враждовать съ тобой горожане, прочти 7 разъ, взявъ кровь голубя, у входа въ домъ твой — придутъ и поклонятся тобъ.

32-й. Прочти, когда пожелаешь, чтобы тебя полюбила женщина, (прочти) при елев, и помажь правую руку.

58-й. Произнеси, когда увидишь человъка и звърей, расточатся.

64-й. Напиши на(?) сосудѣ(?) u(?) 4-хъ углахъ дома твоего для (?) и благословенія.

66-й. Когда скорбишь, прочти и помажь лицо твое и когда восходить солице, возьми воды и выпей, читая.

35-й. Повтори, когда будетъ (кто либо) губить тебя неправедно — свяжи и повъсь на вътеръ имя его и, обвъянное (?) брось въ огонь, и увидишь чудо.

57-й. Повторяй въ полдень противъ врага.

29-й. Прочти, когда у тебя будеть больть тыло, надъ елеемъ, котораго

<sup>1</sup> PBAL'N scr.

<sup>3</sup> ወአ**ሬ**ዊት ser.

<sup>4</sup> Тексть не въ порядкъ.

<sup>•</sup> **ይጠ**ፋአህ scr.

Л'ПА: Э.Р.: ТОМЗ: ЖОЛМ: не коснулась вода; окади члены твои, тъР::: и будещь здравъ.

«На одно слово псалма Давида будеть плодовъ 76 тысячь» 1.

«Рекли отцы наши, которымъ явилъ Господь Богъ тайны свои, что плодовъ одного Давида 900060. Мужъ, читающій псалтирь въ слезахъ и страхѣ Божіемъ ....будеть охраняемъ по 201000 ангеловъ съ востока, съ запада, съ сѣвера, съ юга» <sup>2</sup>.

Таковы нередкія въ эніонскихъ рукописяхъ заявленія о чудодейственномъ чтенін Псалтири. Нашъ текстъ указываеть на спеціальное магическое употребленіе отдільныхъ псалмовъ, причемъ чтеніе, большею частью седмикратное, сопровождается въ огромномъ большинствъ случаевъ магическими дъйствіями, состоящими въ омовеніяхъ, употребленіи вина, елея (почти всегда, когда дёло идеть о примиреніи), освященныхъ предметовъ (напр. богоявленской воды и «плодовъ Осанны» — въролтно ваій) и въ различныхъ церемоніяхъ. Псалмы перечислены не всі; иткоторые изъ пропущенныхъ прибавлены въ концъ, причемъ въ числъ прибавленных в попадаются и уже встречавшеся, но съ другимъ текстомъ. Наряду съ отдельными псалмами даются группы псалмовъ, имеющихъ общее магическое назначение и стоящихъ въ Псалтири подрядъ; послъднее обстоятельство указываеть на искусственность нашего списка. Вообще его авторъ мало считается съ содержаніемъ псалмовъ. Еще въ началь онъ старается приводить его въ связь съ назначениемъ исалма и даже приводить подлинныя слова: чёмъ дальше, тёмъ онъ действуеть более и более свободно. Конечно, большинство псалмовъ помогаетъ при личныхъ непріятностяхъ, гоненіяхъ, враждё и т. п. — это вполнё соответствуеть содержанію большей части псалтири. Въ другихъ, болбе спеціальныхъ случаяхъ, иногда достаточно одного слова ние намека для сообщенія псалму его магическаго назначенія. Напр., пс. 13 помогаеть противь страха, віроягно потому, что въ немъ есть стихъ: «тамо убоящася страха, идъже не бъ страхъ»: пс. 15 возвращаеть похищенное достояніе въ силу ст. 5: «Господь часть достоянія моего»: пс. 21 спасаеть отъ укушенія звірей, віроятно благодаря ст. 14. 17. 22; пс. 26 имбеть тоже назначение вследствие ст. 2; пс. 27 читается при приготовленіи л'екарства м. б. изъ-за ст. 7 («и процвете плоть моя»); 19-й исаломъ объщаеть «великую милость» оть царей и владыкъ только потому, что въ концѣ его упоминается слово «царь», а пс. 60

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эвіопскія рукописи Гатчинскаго дворца, ЗВО, XIII, 02.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ээіопскія рукописи въ Петроградь. Тамъ же, XVIII,

является напутственнымъ, въроятно въ сплу того, что въ немъ псалмопъвецъ взываетъ «отъ конецъ земли». И т. п.

## II. Веліалъ и его узы.

Въ собраніи Н. П. Лихачева имѣется амхарская рукопись догматическаго содержанія, содержащая катехизисъ «Слово Вѣры» — Nagara Hājmānot на 135 ff. Послѣ этого текста на 4 ff. помѣщены тѣмъ же почеркомъ приписки на языкѣ ge'ez магическаго содержанія. Приводимый текстъ занимаеть среди нихъ первое мѣсто и представляеть длинное заклинаціе, имѣющее форму не молитвы, а повѣствованія о низложеніи Сатаны, какъ бы препирательство Бога съ діаволомъ. Отраженія этого текста встрѣчаются во многихъ магическихъ свиткахъ и др. текстахъ.

በስም: አብ etc. ዝንቱ: አስማተ: ሃይል: ዘወረደ: አምስማምተ: ዘሃገር: ለተማስ: ረድአ: ለዘሃነርቱ: ይደሉ: ስተማስ: ረድአ: ለዘሃነርቱ: ይደሉ: ስጣሐት:: ስላት የላዊ: ሌላዊ: ኢላላዝራዊ: ሌላላዝራዊ: ሌላላዝራል: ነቤ ሃያዊ: ኢላላዝራልል: ብራሌል: ነቤ ሃያዊ: ኢንሃዊ: ሁንያንራ አድ፡ የግድ የድም ተጠና አነናስስ: ብሃ: አግርህተ: ባዜን: አካናስስ: ብሃ: አጣርህተ: ባዜን: አካናስስ: ብሃ: አጣርህተ: ሳዜን: አካናስስ: ብሃ: አጣርህተ: ሳዜን: አካናስስ: ሰሃ: አጣርህተ: ሳዜን: አካናስስ: ሰሃ: አጣርህተ: ለመቅሕት: ነበሁን: አመርሃነቲሁ: ለመቅሕት: ነበሁን: አመርሃነቲሁ: ለመቅሕት: ነበሁን: አመርሃነቲሁ: ለመቅሕት: አስማቲስ: ስብር: መቀቅሕተሁ: ለንብርስ:..

ርዕድሃዊ : "ሄላዊ : አድማስ : ፈታሐ : አሔላዊ : ጭቅሕ : አዝንዊ : ሊደላዊ :: በስው : ደላዊ : ሊደላዊ : በስው: ደላዊ : ሊደላዊ : ምዋቅሕተ : አርሃዊ :: በስው : አርዴሃ : ዴዮብሎስ : ምየ : ኮበ : ተሃቀዋ : ምዋቅሕት : በስው : ፈዴዴላ : ወርዕድ : ዴዮብሎስ : ሶበ : ርአየ : አሠዋበ : ምዋቅሕት :: በስው : ፲፻ን : ምጉሐቲ : ዮሩዴን : ተሃቀዋ : ፫፻፻፫ : ምዋቅሕት : ዘአም ጽአ : በስው : ጋዴን : ወደቤ : ዴዮብሎስ : Во имя... Сін имена Силы, сопіедшей съ небесъ, которыя Онъ повѣдалъ апостолу Өомѣ, памяти косго подобаетъ поклоненіе: Салаоінловъ, Эліннъ, Эзекія, Зоровавелевъ, Эліннъ, Элеазаровъ, Ilālāzrā'ēl, Berā'ēl, Kēnjāwi. Dēgnāwi, 'Alwi, Benāsjāwi, Dejāgrā'ed, Jobedjādjāwi, Bena Ijolāwi, Ēljāq, Akjos, Aknāsis, Bena Свѣтильникъ Базена, соузники (?), Кāzēп... Сими именами Твоими сокруши узы раба Твоего и. р.

Re'ednāwi, Rāhēlāwi, Адаманть, разрышитель Аḥēlāwi узъ, Azhāwi, Lidalāwi. Во имя Dalāwi Lidalāwi, Отверзитель узъ. При имени Агdēna убыкаль діаволь, когда зазвучали узы. При имени Fedudil вострепеталь діаволь, увидавь иглы узъ. При имени Guāguān Maguēḥati Iofādin зазвучало 500 тысячь узъ, которыя онь (?) принесь во имя Gādēn и связаль узы тяжкія. И сказаль діаволь: «у меня есть знаменіе».

ብP : ትአምርት : ወደቤሉ : አንዚል ሳቤር : ምንት : መአቱ : ትአምርትክ : ወደሴ : ኃደን : ስሎክ : ወደሴ : ሊቅ : አሁበነነ : ንዋፉ : ነነፉ : ኢጽርሐ : ለውአቱ : ጋዴን : ወይቤ : ዴ.ዮብሎስ : ተናሠአም : ለአሊአህ : ጻድቃኝ : ወተሄድንም : ለአሊአየ : ሂኇላኝ : ወደቤሎ : ሊቅ : አወ : አነሠአም : ለሕሊለቦ : ጻድውን : ወለዓድንም : በስም : ጋዴኝ : በ፬ቱ : ምሳሃነወ : ሰ⁄ዓይ : በበ፯ቱ : ይትናቀዋ : በስፉ : **ም**ጽሉ : ፫ተ : <u>PP</u> : ∞ዋቅሕተ : ስንን-ምረ : አሳት : በስው : ምንበረ : ሜሉስ : ድልዋ'ቢን : ወጸርን : ዴ₽ ብሎስ : አንዘ : ድብል : አድቴ : ሀሎ : <u> ኃ</u>ደልየ : ዘተናንርጐ : *ጫ*ሎስ : ድል ዋ'ቢን : **ወ**ደቤ : ሊቅ : *ሜ*ሉስ : ደልዋ'ቢ'ኝ : ይ'ቡ'ኝ'በ : ማናተኞ : አስነገ : ለዒለም : ለዘተሀዖርነገ : አሊአካ : ፉ ነአክተ : ወሀለውለ ው'ቦ sic! : ለልሳን'በ : ለተቃጽቦ : ምልሃነ**አ : ን**ጽዋ :: ውተማህ : አንዚአብሔር : ወደቤ : አዎጽኡ : **ምዋቅሐተ:በስ**ም:ፈደደን:ወ**ም**ጽአ: **'**በይሲ : ዘአሳተ : ወይቤሉ : *ኢ*አዱቦ : ብርPA : አድቴ : ሀሎ : ጽንዕ'በ : ወ3ደልክ : ኢትሃነልፉ : ተፈትሖም : ብሎስ : ሀለወչ : ቢይአቲ : ዕለት : በዘአፈትሎ : ለዠንቱ : ሰናስል : በትአ **ፖርተ :: ወሰ**ራሁ : ዘ3ተ : *ሚ*ካሌል : ወንብርኤል : ወነንርወ : ለአንዚአም : ወደቤሎም : አንዚአ : ሊቅ : አለስርም : 

И сказаль Богь: «какое это знаменіе твое?» И сказаль онъ: «имя Твое — Gäden». И сказаль вожды: «Я дамъ тебь сонъ, да не возглашаешь сего «Gādēn». И сказаль діаволъ: «воздвигни Твоихъ праведниковъ и отпусти монхъ грешниковъ». И сказалъ ему вождь: «да, Я воздвигну Монхъ праведниковъ и отпушу твоихъ гръшниковъ и заключу ихъ вменемъ Gādēn у семи оконъ неба по семи.. во имя Mēlos Delwākin». И принесли 500 тысячъ узъ изъ огня senguter 1) во имя престола Mēlos Delwākin. И возгласилъ діаволь: «гдѣ сила моя, чтобы мнЪ сказать «Mēlos Delwākin»? И сказаль вождь: «Mēlos Delwākin да будетъ печатью до вка, что ты злословиль ангеловъ твоихъ и, былъ дукавь языкомъ твоимъ, помавая образомъ лица Моего». И разгиввался Богъ и сказалъ: «принесите узы во имя Fedadin». И явился огненный змій и сказаль: «брать мой, Веліалъ, гдв сила твоя и крвпость твоя? Развѣ ты не могъ освободить связанныхъ? И сказаль діаволъ: «(она) была у меня въ тотъ день, когда я разрёшиль сію цёнь знаменіемъ». И слышали сіе Миханлъ и Гаврінлъ, и сказали Господу своему. И сказаль имъ Господь вождь: «свяжите обоихъ и сего змія великаго, именуемаго Dafan». И сказали они: «что будеть, когда

<sup>1</sup> Можеть быть  $= \sigma \pi i \nu \vartheta \dot{\eta} \rho$  или scintilla искум, блескъ, ср. ниже, стр. 82: seguanter.

ስም: ፀፈን :: ወደቤላው : ምንተ : ስዋኒሲን : ይውሎድልዋኒሲን : ወደ ቤሎም: ሶበ: **ይጸር**ሃ: **ይነው**ኝ: ነው : ሕፃን : ረቦደላዊ<sup>ነ</sup>ቢን :: ወደቤላው : *~*4አክት : ለ**~**3ት : ይት**~**ሐርወ : ለዝንቱ : 'ሱ'ሉ : ቀላት::'ወደሴሎም : **'በ**~ : ይ'ቡ'3 : **ወ**ዳሴ : ለቤተ : ዕበዮም : ወክብሮም : በበ*ነገደ*ም : በስው : ፈደላዊ : ዓመድ : ወለና : አሀቅቦም : አውላላልኤል : ቅብል : **~ንፈ**ስ : ለአለ : ረ'**ቦ**ታሱ : በርስሕ : ወሶበ : ይጠራቁ : በዝንቱ : ማቦ : ጸሎት : አንዘ : ድብሉ : በሀውደ : አውላላልሌል : ወአውላው'በሌል : መ**አ**ተ : ጊዜ : ይሃጸ·ሑ : አም፡ነጠ **ሉተም**: ወይሁሎም: ወሀበፈ: 'በ.ዩና: አቡP 🔆

በስም : etc. ነገም : ለ\_Phirs
4Cም : ወለ\_PZR : ውስተ : ነኮንኔ :
በዝንቱ : ቃላት : በበ2ቱ : ጊዜ : አለ :
P&ውሁ : ዘንተ : ስምP : አንዘ :
Pnሉ : በሀውዶ : አውለውክልል :
ለአም : አአምረ : አሉንተ : ቀላተ :
አምሊውነዩ : ሠዕረ : ወዕዛወ : ንደም :
ወአሜኒስ : ህዕደ : ወወርቱ : ወአም
ሊወሀቡ : አስማቲሀም : ወነበዋክ
በትኝ : አምሊቀም : በስረንላቲሀም :
አም : ቦም : አሉ : ቃላት : ሶበ :
P&Cሩ : በስም : አዩ : ጋዩ : በዓወ
ሉፈን ::

ወደቤ : ዲዮብሎስ : ሄንረጳ : «ዋቅሕተ : አድማስ : ዘአሰረጳ : ወልደ : ማርዮሎ : አንዘ : ድብል : ዓወደ : ዓወደ : አው 14 ነንሔል : ብሂል ፤ ውክልሐ : «ዋቅሕተ : አደማስ : አንዘ : ድብላ : ኢት/ም ውፅ : አንዚአ : онъ возгласить имя Sewākin Awlodelwākin?» И сказаль Онъ имъ: «Когда возгласить, будеть, какъ младенецъ Rabodalawikin». И сказали ему ангелы: «зачемъ наувсѣмъ чился опъ симъ словесамъ». И сказаль имъ: «да будеть слава Церкви и да услышитъ народъ о величіи и славі: ихъ по племенамъ своимъ. Во имя Fadalāwi awda я охраню ихъ. Awlālāl'el, помазаніе Духа тыть, которые осквернились нечистотою. Когда они окропятся сею водою молитвы, произнеся Baawda Awlālāl'ēl, тотчась очистятся оть грѣховъ своихъ. И сказалъ Онъ имъ: «даль Мив заветь Отець Мой, дa не посрамить ихъ И сойдуть въ осуждение сими словами седмижды (?) тв, кто призоветь сіе ныя Moe, говоря: Baawda Awlālā'ēl Н Awlaweka'ēl. Если OHH знають сін CIOBA, не сожгуть солнце луна травъ и древесъ пустыни и тернія и не дадутъ именъ иxъ, Н звѣзды не будуть СТОЯТЬ на СВОИХЪ колесиицахъ, если въ нихъ будуть тв слова, когда (ихъ) возгласять BO Adā, Gädā, Bawlofen».

И сказалъ діаволъ: «скажний о узахъ адамантовыхъ, которыми связалъ меня Сынъ Маріи, говоря: Awda, Awda Awlālāk'ēl?» И воскликнули узы адамантовыя, говоря: «и не пре-

ለንምሬ : በአንተ : ስምበ : ወሊተ **መርደና : ውስተ : ደድኝ : ሎስ**ለ : ደምብሉስ : አጥድ : አም : ደብሰዩ : 'በም : ምP : 'ክረምት :: ሀለወት : ማሄደ/.. : ለዲዮብሉስ : ለቆለቆድል ዋ'ቢ 3 : ወ*ለ* ቀ*ደ* : ድት⁄ዓሕ ፀ3 : ሀወደ : **ም**ንበፈ : ወየአ<del>ታዝ</del> : አንር : ወ'ነልሐ : **∽**ዋቅሕት : ወህለታወ : **∽**ላኢክት : በጉጠተ : አሳት : ወህልሐ : ደ ዮብሉስ : **አ**ንዘ : ድብል : **አ**ዋን : አ**ወ**ቦን : **አዊን : አወ**ላላ**፡**ንኤል : ወ<mark>አን</mark>ቀልቀላ : **~ዋቅሕ**ት : ወፈቀደ : ይፈትሐን : በአሎን : ቀላተ : ወአለውለወ : ልሳኇ : ደ.ዮብሉስ : በታቃጽቦ : **ወ**ደቤ : ሊ**ቅ** : ተዅንህ : ርዕተ : አዕስ : ለሁለም : አስ'በ : ፫**ራጽአ : ዳን**ዶ : ወበ'በዶ : .**Pውንርወ** : ለዕብኝ : **ውስተ** : ቀላP : ባሕር : ነገራዓሁ : **ድ**መንርበ : ለበርPል : ምስለ : ምዋቅሕቲሁ : ዘአካት : በራዋቅሕተ : አመልዕ : ዘፈጸጋዶደን :: ውህለሐ : ደ.ዮብሎስ : በቅደብ : ተአሮቱ : አንዘ : ድብል : አውዔልል : ወልልቦ : ዘሰራይ : ወተ ፈጸም : አውለሎዶላዊ : **ወ**ደቤ : ደድብሎስ : አምደአዜስ : ጠፈአ : ተ<del>ም</del>ክሕተየ : ወኮንኩ : ሠሐቀ : ወስላቀ : ለአለ : ይጼውሁ : ስ፦ : **'**እርስተስ : ርንዶተ : ተ'ቡን : ዛቲ : ዕለት : አንተ : ሰውቦչ : በደደሌው : ለአው : ለአውር'ቡ : ዘንተ : አውሰ ንድ'ቡ : ለዶሬ,ተዊ : ወአዶአ'ክበር 'አወው : ለ*ውላ*አ'ክት : ወደ : ሊት : አሌ : ሊተ : ወአውተማሕፀንነጉ : ኅበ : **∞3በ**∠ : አንተ : ስ⁄ን : ለላዩ : ለንዩ : አፈላላ'ቢን : ብሂል : አነ : ውሽቱ : <u> አ</u>የሱስ : 'ክርስተስ : 'በሀሊ : ሰ*ን*ዓየዊ :

дай насъ, Господи, ВЪ ради имени Твоего и не рини насъ въ осуждение съ діаволомъ злымъ, да плачетъ тварь горькими слезами, волой дождливаго времени». Есть день безь убъжнща для обители діа-И **TATES** прибѣвола... онъ • гнуть въ ограду обиталища сво его. И схватили ногу его и возгласили удержали узы, H ero ыкэтна огненными щиппами. И возгласиль діаволь, говоря: «Awin, Awajān, Awin, Awalālāk'ēl». потряслись узы, и хотель онъ разрёшить ихъ сими словами; и залвигалъ языкъ СВОЙ **діаволъ** вкрадчиво, и сказалъ вожды: «да будеть тебь удель до века, до второго пришествія. И какъ бропучину сають камень въ скую, такъ бросять Веліара вмѣсть съ его узами огненными, узами изъ оливковаго дерева Гаsaguādādin». И воскликнуль діаволь первымъ знаменіемъ своимъ, говоря: «Aw'ā'ēl», и никто его не услышалъ. И окончилъ «Awlalodolawi»: и сказаль діаволь: «отсель погибло превозношение; я позоръ и посмъяніе для тъхъ, кто Христа. Пропризываетъ RMH KIRTB будь день, въ меня нарекли Badidālēm! Еслибы я зналь это, я бы поклонился перстному и почтиль бы ангеловъ. Увы мив! Горе мив! Прибыть бы я къ престолу, имп

ዘቀውቀውነጉ : አረሌተ : አደ*ው*ነስ : በስው : ፈለፈለለላሌለ : 'በለዒም : **'በ**ልዔወ : ፈለፈደን : ስ/<sub>6</sub>ውዶ : ለፈዴኝ : 'በፈሀው : 'በ፡ ላሌል : ወጣሌል : **ሞቅሕ : ፈላፈላ : ፈላለ**ልል : ጸዋደ 3 : አ\_₽3₩አ : ህስቦ : ወሕል.Pነ : በስ∽ : አውጓላአላሌል : ውንዘ : ለይ'ቡ'ን : አ\_ድርንም : ምናሂ : በስም : ስቆድ·ላዊ : 'በም : <u>ሊ</u>ደትሀንላ : በዕለተ : ደይኝ : • *ጭ*ኑሂ : ወይጠፈአ : *ማ*.ሮ : ወደፈቅአ : **ታብኝ : ወደዝ**ኝው : **ምቅሕ** : በስ**ም** : ለቆለቆደ፡ልዋ'ቢ'3 : አምላ'በ : ቆፈድ፡ደ : 3ደፈደደ : ብሂል :: አኔ : **ወ**አቱ : <u>አ</u>የሱስ : ሃነርስተስ : ወልደ : አግዚአ ·ሰሔር : ሃነርስተስ : ብሂል : *Թ*ሲሕ : በጀጀጀዎ ማቀሕት : ዘተልስረ : ቦቱ : ደድብሎስ : 'በራንሁ : ዘ'በሠተ : 30 : ቤተ : ንጉሥ : ወ3በ : *ጮ*'በ<sub>2</sub>ንን : HPሜሀር : ዘ'ያተ : ΦΛ : Λአዋልዶ : ወለአንስት : ድተያሁአ : በዕለት : አ**ራር**ት : ወኔኔ : *Թ*ሐ**ል**'ቡ : በአቡዮ : '<del>ኮተሰበ</del>ላዳሌል : 'ከም : አ\_<mark></mark>ደረድ : ውስተ: 'በዓኔ : ወልያ : ወሀብ'ያው : .Pስሐቅ : **ወ**ያዕቆብ : ተናቀዋ : **∞**ዋቅሕት : ፈላታላዊ : ወሀለወት : *~*ልዕልተ : ተብት: ተብአት : በውስቴታ : ያውያዝ : ስብለት : አምአርያም : ወደሰውሉ : ውስቴተ : አንበለ ሐተተ : **ደት**ሀቀብወ : ለዝንቱ : አስማት : በ፬ቱ : ውስክወ : ሰማድ : እንዘ : **ይ**ጉዋያይ : ℰስለ : ፀሓይ :: በስም : ፈደለዶሌል : አኝ : ውአቱ : ኢዮ ነተስ : ሃነርስተስ : ወልደ : አንዚአብሔር : ቀቷሊ : ወራንሕየዊ : ዘለሰርሃነው : ለዴ.ዮብሉስ : በዶዋቅሕተ : ጋዴኝ : 

котораго Alādā Agodā Aflālākin, что значить «Азъ есмь Інсусъ Христосъ сильный небесный, сокрушившій ствны адамантовыя. Во имя.... да не приметь малы и лихвы своей. Во имя Awlālāalā'a'ēl **СИРРАТТ**О лa деть Да не клянеть никого именемъ Jegodlāwi, не погибда. неть никто въ день суда, и псчезнеть вода и разсъчется камень и...узы во имя Laqolaqodlewākin, Богь Qofdedi, Ncdāfdādi, что значить Азъ есмь Інсусъ Христосъ, Сынъ Божій; Xpu-Мессія, крыній, стосъ значитъ узы огненныя 500000-ми узъ, которыми связанъ діаволъ. Также открывшій въ дом'в царя и предъ вельможей. кто будетъ наставлять сему слову чадъ и женщинъ, воскреснеть въ день въдомый, и Я умоляю Отца Моего Tutasaba lādā'el, чтобы Онъ не сошель во осужденіе; и Я дамъ удѣлъ на лонѣ Авраама, emy нитъ имена сін у 7 оконъ неба, нграя съ солнцемъ. Во ямя Геdulādā'ēl. Я — Інсусъ Христось, Сынъ Божій, умерщвляющій и , йідімкивижо связавшій ліавола узами Gādēn, Gādēn, Gādēn. Я-Інсусь Христось, Сынь Божій. Mēlos, возжегшій угліе огня, вышедшаго изъ усть его. И если при отшествін изъ міра человька, онъ будеть повторять

'ሃርስተስ : ወለደ : አንዚአብሔር : ሜሎስ : HE\$ድድ : አፈሐው : አሳት : ዘወጸ·አ : አራአፈሀ• : ወለአራ : ፀለቱ : ለሰብአ : አምዝንቱ : ሁለም : ይድንም : ዘንተ : ዘአንበለ : ድተወጸው : አፈሁ : በኆት: 'በ፦: ኢዮናዝና': ፦ልአ'በ: ሞት : ወሶበ : ተወጽአ : ነፋሱ : አምሠጋሁ : ደበል : አሜን :: አዊን : **አዋን : ለዋን :: ወ**ደስዶጹ : *∽ላ*አሃነተ : ጸላራት : አው፫ወጀቱ : ውዕፊፈ : ዘወብሕዓታ : ሳው : ኢይሕስው : ስም : ለ'ክርስያስ : **ወ**ይምጽሑ : *ወላ* **አ**ንተ : ብርሃን : ወደቤልዋ : ለ.የአ·l; : ዘያበር'ቢ : አንዘ : ተብሊ : ሜሎስ : **ወጋዶን :: ወ**ደቤላ : *∽*ልአ'ን : ዘንበረ : : በህ : በነ : ዓለሳ : የላሰማ **ወደወስደ∙ዋ** : *Թላ*ሽ'ሃንተ : ∙በርሂ'ኝ : በፈሠሓ : ወበሐሀኔት : 30 : ሀሎ : ፈንዔ: ውተደብ: ውከብጣበ : ሰ⁄ዓደ : ወደል'በሩው : ካይሚያ : ካኤንድ : በአንቲልሃ : አንዘ : ድብሉ : ቀለተላዋ : ቀተናዊ : በዝንቱ : ቃል : ተብል : ሳደስ: ቅደስ: ውደስ: WAስ: ዘ[ኢ] ይት **∞ዋአ : ΛΨC : Φበዝንቱ : ትሃብር :** ውስተ: 'ሰብ'ባቡ: ለወር**ህዊ:** በዝንቱ: ቃል : ሶበ : ተፈኢ : '3ስቲተ : 78 : ተብል : ቀለላዊ : ቀተላዊ : ወበዝንቱ : ቃል : **ውሐርም** : ለሕዝበ : 'ክርስቶስ : ወኢተውርደም : ውስተ : 'ቡሃሬ : ወለአው : ኢፈቀደ : ምሕረተ : ለሰብአ : PZስዕ : ዘንተ : ΦΛ : ለጳጳሳት : ወለሊቃኔ : ጳጳሳት : ለቀሳውስት : ወለደ ያቀናት : ዘንተ : ቀለ : ጸሎት : ለአው : አአራኒ : ወለበው : አራኢወ ረደ : **ወ**ስተ : 'ቡዓኔ : ወኢ*ም*ኑሂ :: ወተልጸም : ዝንቱ : አስማት : 

сіе, пока не заключатся уста его смертію и не опечалить (?) его ангелъ смерти, когла выйдетъ душа изъ тела его, да скажетъ: «Аминь. Awin. Awin. Awin!» И прогонятся ангелы мрака отъ 77 покоевъ ангеловъ, да не лжеть (?) имя Христово. И придугь ангелы свёта и скажуть сей душћ: «иди, душа свѣтлая, пребывавшая, говоря «Mēlos Gādēn». И скажеть ей ангель, находящійся съ нею: «ПОКЛОНИСЬ Творцу твоему». И помфстять ее ангелы свѣта ВЪ радости веселін туда, гдѣ сладость небесный, наслажденіе и бракъ и восхвалять Его небесные чины ради нея, говоря: «Qulatalāwi, Qatanāwi», симъ словомъ говоря: «Свять, Свять, Свять Троичный непобѣдичый врагами!» И ты водворишься на бракъ Жениха. И симъ словомъ, когда увидишь немного лицо Его, скажи: «Qalalāwi, Qatalāwi». И СЛОВОМЪ спасаеть людей Xpuстовыхъ и не даеть имъ сойти осужденіе, ВЪ ecan не хочеть спасенія людимъ, даеть забыть cie СЛОВО архіереямъ патріархамъ, гмкөдөі діаконамъ. молитвы Cie CJOBO если разуивоть знають они, не сойдутъ осужденіе ВЪ никто.

Окончены сін имена. Да повторяєть каждый м'ісяць при отвер-

ወደበል : ረድአ : ውስተ : ቤተ : ርአሶ : ወደሁቦ : አንዚአብሔር : 'ሲደና : በዕለተ : ር**ናወ** : ሰ*ማ*.P : **ወ**አ*ጮ*ደአዜሰ : ወሀብ'ቡ'በ : 'ቢዳና : 'በዶ : አስጢፈናስ : ቀዳዲ : ሰ*ላ*ዓዕትP : ዘ'በሠት'ি : ሎቱ : ዘ'3ተ : አስማትP : በአያ : ይፋ : ወለማርያ令 : አም : በደብረ : ዘ**ደ**ት : በዕለተ : ሰ**ን**በት : ወለተ*ማ*ስ : ንብርቦ : ዘ**ነ**በሠ ትኩ : ሉቱ : አ**ም**ድ\$ረ : ዘሐቁ : አያደሁ : 'በራንሆም : ወሀብ'ቡ'በ : 'ሲደና : በዕበድ'በ :: ወደሴ : ረድ'አ : አወ : አሜን : ለድኩን : አምደአዜስ : ወሀብ'በ፤ : 'ቢዶ፤ : 'በ፦ : ኢደረዶ : **ው**ስተ : 'ቡሃፉ : ለአው : ሀቀብ'ቡ : ዘንተ : አስማተ : ለዒለም : ዒላም : አሜን:: **ወ**ይስንድ : ወይጠ*©*ቅ : በ*ያ*ጓዮ : ዝንቱ : ጸሎት : ወኢትናንር : ምንተչ : ወደ**ን**ሠአ : የካጋሁ : ወደሞ : ለወልዶ : **እንዚ**አብሔ**ር:**:ዕቀብ:ዝ3ተ:**ወ**ተሐF: **ለ**ያለ**፦ : ዓለ፦ : አሜን :: በአሉ :** አስማቲክ : አደሜሪያ : አውክሬ : ሠጋ : **ወ**ኔፈስ : ለንብር'በ : ወልደ : የ'ሐ'3ስ : ወምስለ : ጸሐፈሁ : **ወ**ልደ : 'ቢ**ደ**'ን :: ለለ**ርዓወ** : ሰ⁄ዓይ : ድንሎ : አው : ቸለ*እጉጫ* : ወአው : ፳ለ**ጥ**ቅሎት : ወአው : ፲፬፱፻፰፻፵፫ : ወአው : አወ2ለ**ው** ጋቢት : ወአው : ፲ወ፰ለንን ቦተ : ወአው : ፤ለሐውሌ : በአሌኝ : ዕለያት : አምራት : ጸለ : ዘንተ : ጸሎተ: ውተረ'ዓብ : ሀቢP : በቍሤተ 🔆 стін (?) небесь и да говорить ученикъ въ церкви, и да сядетъ у подножія табота, преклонивъ главу свою, и дасть ему Богь завіть въ день отверстія небесъ, говоря голосомъ его учителя: «отнынъ даю Я тебь завыть, какъ Стефану, Моему первомученику, коему Я открылъ сін имена Мон чрезъ птицу, и Марін, Матери Моей на Горф Елеонской въ день субботній, и Оом'ь, рабу Моему, которому я открыль послъ того, какъ совлекли съ него кожу; такъ подобно имъ, даю Я завъть и тебъ, возвышая тебя». И скажеть ученикъ: «ей, аминь, да будеть! Отсель ты даль мив завыть, да не сойду въ осуждение если сохраню сін имена во в'ки в'ковъ. Аминь». И да поклонится, и да окропится водой сей модитвы, да не говорить инчего и приметь тело и кровь Сына Божія. Храни сіе, п живъ будешь BO въки въковъ. Аминь. Сими именами Твоими спаси меня оть искушенія тыа и души, раба Твоего Вальда-Іоханнеса съ писавшимъ для него Вальда-Киданомъ. При отверстіи небесь повторяй: въ 3 эпагоменъ, 20-го текемта, 12-ro rexcaca, 27-го магабита, 18-го генбота, 10-го хамло — въ сін в'ядомые дни молись сею молитвою, и получишь великую пользу.

Этотъ нескладный и мало вразумительный тексть, выдаваемый за откровеніе Апостолу Оом'є и Богоматери, им'єсть назначеніемъ сод'єйствовать при помощи магическихъ именъ поб'єд'є надъ злой силой въ сей жизни и въ будущей. О Веліал'є, его непослушанія, богоборств'є и пизверже-

нін неоднократно пов'єствують апокрифы, дошедшіе до насъ на зоіопскомъ языкѣ, особенно Вознесеніе Исаін и Чудеса Св. Троиды. Послѣдній, дошедшій въ одной рукониси Берлинской библіотеки и разобранный нами 1, даже содержить новъствование о нежелании Веліала поклопиться «перстному» Адаму 2, о чемъ упоминается и въ данномъ текств. Ниже мы приведемъ сказаніе изъ другого извода «Чудесь св. Троицы», гаѣ оно изложено Что касается 500 тыс. иначе. огненныхъ узь Веліала, то о нихъ неоднократно упоминають магическіе свитки <sup>3</sup> и магическія приписки въ книгахъ. Приводимъ, напр. текстъ въ свиткъ, принадлежащемъ акад. О. И. Успенскому.

Свитокъ этотъ, пріобрѣтенный въ Константинополѣ, 178 × 10,2 см., писанъ въ одинъ столбецъ, новымъ тщательнымъ письмомъ XIX в. Содержаніе его довольно обычное — большую часть его занимаютъ извѣстные тексты о Сѣти Соломоновой и о Тиверіадскомъ морѣ (Ṣalota Nadarā) 4; интересными особенностями являются своеобразное крупное воспроизводимое здѣсь изображеніе Архангела съ мечемъ, въ самомъ началѣ, исполненное черной



<sup>1</sup> XB 1, 298-324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Стр. 306. Относительно имени Gaden ср. «Gad.» въ житін Филинна Дабралибаносскаго. См. наши «Изслёдованія въ области агіологическихъ источниковт», 379.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cm. Worrell, Studien zum abessinischen Zauberwesen, ZA XXIV, 62, 87. 90, XXV, 99, 111.

<sup>4</sup> См. нашу статью въ Сборникъ въ честь гр. Упародой «Абиссинскіе магическіе свитки», 181 и 194.

Христівнскій Востокъ.

и красной красками, и затёмъ, среди мелкихъ магическихъ текстовъ, помѣщенныхъ между двумя упомяпутыми сказаніями, слѣдующее заклинаніе:

በስም: HPMP: በታሕተ: ሰማይ:
Hአንበለ: ስም: ለአንዚአን: ኢየሱስ:
'ክርስተስ: ,ንሬን: Hተረል,: በሀይን:
ጠባይን: አሳታዊ: ተለሰር: ይቤለ'በ:
ቃለ: አንዚአብሔር: ነነም: ኢተቅፌብ:
'አበ: አፋሱ: ወሀ/ጋሁ: ኢተ: ንብርነበ:
Hአሰር: ለቤልሆር: በ፩፻፻፫ስናስል:
'አሳት: ስን፡ንማረ: አሳት:...

Во имя живущаго подъ небомъ, безъ (?) имени Господа нашего Іисуса Хрисга, демонъ, видящій окомъ стихін огненной, будь связанъ, говоритъ тебѣ гласъ Божій, да не приближаешься къ душѣ и тѣлу меня, раба Твоего (sic!) и. р. Связавшій Бельхора 500 тыс. цѣпей изъ seguanter¹ огня...

Далье слъдуеть рядъ магическихъ именъ, а затьмъ подобная же формула обращается къ тремъ демонамъ, изъ которыхъ первый видить окомъ стихіи земной, второй — воздушной, третій — водной; такимъ образомъ заклинаніе обращено ко всьмъ четыремъ стихіямъ.

Въ нной связи встръчаемъ мы упоминаніе о томъ же Веліаль въ магической припискт на Псалтири, находящейся въ частномъ владъніи въ Петроградъ. Испорченный текстъ можеть быть переведенъ приблизительно такъ:

«Господи мой, Інсусе Христе, Сыпе Бога живаго, открывшій Соломону премудрость отъ четырехъ угловь земли! Да не сокроеть меня земля отъ груди (?) своей. Какъ угодно сердцу моему, я пройду среди Катагі и вязателя (Авагі), говоря: «да будуть очи сердца ихъ темны, руки и ноги ихъ связаны. Јап (трижды), Атгајап (трижды). Силою сихъ Ты связалъ Беріала врага 500 тыс. цѣпей изъ seguanter огня; такъ свяжи Катагі и вязателя и Кеманья, татя, Боже мой, Господи мой, спаси меня отъ оружія поражающаго, отъ метанія копья, отъ ... жезла, отъ стрѣлы горячія».

## III. Новая рукопись Чудесъ Св. Троицы.

Три года тому назадъ нашъ представитель въ Абиссиніи Б. А. Чемерзинъ предоставиль въ мое распоряженіе привезенную имъ рукопись новаго письма, едва ли не XX в., содержащую на 75 небольшихъ листахъ  $\mathbf{H}\mathbf{f}^*: \mathbf{f}^*\mathbf{f}\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*$ :  $\mathbf{f}^*\mathbf{f}\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf{f}^*\mathbf$ 

<sup>1</sup> Ср. выше, стр. 75.

\*Межеть о Нихъ (объ Отцѣ, Сынѣ и Св. Духѣ), которую писаніемъ мы не могли бы окончить безъ помощи Божіей, повѣдая славословіе Троицѣ, для которыхъ педостаточно земли и неба». Тексть распадается на семь отдѣловъ. Въ каждомъ изъ нихъ прежде всего повѣствуется о «чудѣ», затѣмъ идутъ длинпыя, иногда риомованныя славословія, начинающіяся съ «Salām» или Sebḥat, или «Прибѣгаю» и т. п. Изъ семи «Чудесъ» три тожественныхъ съ напечатанными нами по рукописи Азіатскаго музея 1; изъ остальныхъ сообщаемъ слѣдующее, насколько вообще возможенъ переводъ этого крайне неисправнаго текста.

Послѣ вступительныхъ фразъ о единствѣ Св. Троицы, почти тожественныхъ съ находящимися въ берлинской рукописи<sup>в</sup>, слѣдуетъ краткое повѣствованіе о твореніи и паденіи сатаны.

«Рекли Отецъ, Сынъ и Св. Духъ вкупъ: «сотворимъ человъка по образу Нашему и по подобію Нашему». И положили Они число твореній восемь (sic!) въ день единыя отъ субботы, и сотворили свъть и мракъ, воду и прахъ, вътеръ и огонь и положили четыре чина Ангеловъ. И Ангелы были Василій (sic!). Они собрадись и покрыль ихъ мракъ. Они говорили между собою: «кто создаль насъ? И кто Господь нашъ?» Возэръль Діаволь на Ангеловъ сюду и сюду — онъ былъ большій. И отвітиль этоть ангель и сказалъ: «я — вашъ создатель и вашъ господь и вашъ творецъ». И всталъ ангель по имени Гавріиль, и воскликнуль: «будемь стоять, каждый по существу своему, въ въръ нашей, не върь, соборъ ангельской, этому ангелу». И тотчась открылся свъть Троицы, когда Херувимы и Серафимы принесли престолъ, и сказалъ Светъ міра. Тогда разрушена была власть Діавола и связаны были руки его цынью огненною, удалилась его одежда свыта и... одежда мрака, и пошель на него огненный дождь, и познано было царство Троицы, и вселился въ сердце его страхъ. И повельлъ ангеламъ уйти отъ него, и они поряцали его, говоря: «иди, проклятый отъ насъ». И сказаль сей проклятый: «Вы — господа мои; у Васъ ньтъ милости». И отвътили Отецъ и Сынъ и Св. Духъ: «ей, у насъ нётъ къ тебё милости». И сказалъ Имъ сей ангелъ: «пе опечаливаете ли Вы полноту (?), когда я одинъ выхожу изъ цълаго чина?» И сказалъ ему Отецъ и Сынъ и Св. Духъ: «Мы не опечаливаемъ тебя, грабившаго Наше царство: тк, кто върчеть въ слово твое,

<sup>1</sup> Nº 40. Cm. XB I, 321-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XB I, 300.

да идутъ съ тобою... Сиди въ преисподней; пищей твоей да будеть возженіе огня». И быль онь назвергнуть въ глубину. И прокляль его Отецъ и Сынъ и Св. Духъ: «гдъ написано (?) имя Наше, не приближайся; присные твон ангелы да идугъ и поражають главу духа твоего; убёжище твое да будеть камень кремневый и пища — кипітніе огня, путь твой да будеть посланъ огнемъ, съдалище твое да будеть огненное колесо». И когда было такъ сказано, онъ ущелъ со своими присными и вощелъ во витстилище огня, и кругъ дома его быль огонь. Воззрель онъ и сказаль: .... «я буду сидъть съ моими присными, какъ прежде сидъль со всеми ангелами; я устрою входъ къ моему седалищу и буду беседовать съ Отцомъ и Сыномъ и Св. Духомъ; принесу славословія Отцу и воцарюсь съ Нимъ. Онъ возлюбить меня. На срътение мое выйдеть Сынъ съ ангелами: я ... съ Нимъ и сниму завъсу съ очей Его. Онъ посадить меня одесную Себя, и я сяду на спину Отца и возьму в'йнецъ съ главы Сына и ув'йнчаюсь в'йнцомъ св'йта оть Духа Святаго.... И сказали Отецъ и Сынъ и Св. Духъ, да будеть во въки въковъ. Аминь».

Разсказъ о низверженіи Сатаны — совершенно отличный отъ переданнаго въ берлинской рукописи и не во всёхъ своихъ частяхъ, особенно въ послёдней, вразумительный. Нелёно и происхожденіе этого варіанта сказанія о гордынё діавола бывшей причиной его паденія.

Следующія два сказанія представляють варіанты установленія празд-

«Въ день онъ вошли Отецъ и Сынъ и Св. Духъ и возскли на престолахъ Своихъ, и возэркли сюду и сюду и увидали сей день. Рекъ Отецъ: «се естъ праздникъ Мой и праздникъ Сына Моего и праздникъ Духа Святаго, Кто почитаетъ его, подобно тому не будетъ (никто) почитаться (?); у него не будетъ печали; на небъ и на землъ будетъ покой, на тверди небесной — радостъ; (ибо) сей день честенъ и святъ, онъ — возстаніе. Продолжится время жизни (почитающаго его), а въ часъ смерти его Мы придемъ къ нему за 7 дней до его преставленія и очистимъ гръхи его. Вы, люди неразумные сердцемъ, говорите сіе, да будете рода Нашего и унаслъдуете парство Наше. «И когда отойдетъ духъ вашъ», рекъ Отецъ, «Я явлюсь и понесу его на Себъ и дамъ ему въ наслъдіе царство Мое и сниму вънецъ съ главы Моей, и будеть онъ равенъ Мнѣ во въки въковъ. Аминь».

«Въ день онъ вошли на твердь Отецъ и Сынъ и Св. Духъ и отверзли уста свои и рекли: «да слушаютъ всъ народы! Каждый мъсяцъ да будетъ день праздника Нашего, какъ ссть день Воскресенія, приходящій каждый

годъ. Совершайте Wājzēmā, говоря: «Гдв ссть бытіе ваше» до конца?» И святые, услыхавъ сей законъ, собрались въ монастыряхъ своихъ, и пустынники, собравинись, сотворили праздникъ въ одномъ мъстъ. И они разсмотрѣли и согласились между собою и затымъ совершили литургію и пошли въ мѣста свои. Потомъ Ангелы, собравшись на тверди, устроили веселіе въ радости въ день сей. И Мы сойдемъ съ высоты престола Нашего и снидемъ во адъ и возведемъ души гръщниковь, когорые на землъ свободно (?) творили зло, и выведемъ ихъ въ сей день праздника. И они будуть играть и веселиться. И возжелають его гръщники, говоря: «сей праздникъ Отца и Сына и Св. Духа—вино (?) для насъ, да взойдемъ имъ изъ рва преисподняго». И паки рекли Отецъ и Сынъ и Св. Духъ: «въ день праздника Нашего безъ поста творите пасху, какъ во едину отъ субботь. Вкушайте хлюбы, а если у васъ не будеть нищи-вкущайте несокъ и пейге воду. Если вы этоть песокъ сдълаете пищей, Мы дадимъ вамъ досгойное возданние въ царстви небесномъ, а кто хочеть пищи, получите. Если будеть недостатокъ въ достояніи для совершенія намяги Нашей, да дасть чистую воду и будеть равень и войдеть вь обитель небесную прекрасную, и не скончается и не пройдеть радость его». И такъ сказавъ, ушли три Владыки въ Герусалимъ небесный, весь облеченный въ ... огненный. — Конецъ сей главы во въки въковъ Аминь».

Первый изъ этихъ двухъ текстовъ — варіантъ установленія перваго дня, параллельный пом'єщенному въ берлинской рукописи въ самомъ начал'є пов'єствованія о твореніи 1. Второй представляеть н'єчто новое и говорить объ установленія ежем'єсячнаго праздника въ честь Св. Троицы въ дух'є евставіанъ, которые, сл'єдуя зав'єту учителя, посл'єдовательно проводили равенство Пятидесятницы и Пасхи 2. Ежем'єсячные праздники, не чуждые коптской церкви и столь привившіеся въ эвіопской, узаконены, какъ изв'єстно, Зара-Якобомъ для дней въ честь Богоматери и Арх. Миханла 3. Изъ людольфовыхъ святцевъ мы знаемъ еще, что ежем'єсячно праздновались день Авраама, Исаака и Іакова и Рождество. Мы вид'єли изъ житій современниковъ Зара-Якоба, что его м'єропріятіе нашло себ'є развитіе и что уже въ его время вводится ежем'єсячное празднованіе Страстей и Воскресенія Христова 4. Нашъ тексть, въ связи можетъ быть съ житіемъ Бецу-Ам-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XB I, 300-1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. наши Изследованія въ области агіологических в источниковъ ист. Эсіонія 163—4. XBp, XI (1904), 827—832.

<sup>3</sup> Dillmann, Zur Regierung... Zar'a Jacob., 50.

<sup>4</sup> Наши Изсаблованія, 223.

лака <sup>1</sup>, устанавливаетъ тоже для дня въ честь Св. Троицы. Что этотъ ежемъсячный праздникъ существуетъ и по настоящее время, можно видъть изътого же цъннаго перечня праздниковъ въ книги Булатовича <sup>2</sup> (нынъ іером. Анатолія), который уже два раза подтвердилъ намъ <sup>3</sup> извъстія аналогичнаго памятника.

Б. Тураевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BBp XI, 373-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отъ Энтото до р. Баро 168, гд в «праздникъ Св. Троицы указанъ подъ 7-мъ числомъ въ 5 мѣсяцахъ; и другіе, завѣдомо ежемѣсячные праздники также показаны не подъ всѣми мѣсяцами.

<sup>3</sup> Наши Изследованія, 228.

## Разныя извъстія и замътки.

— Къ возрожевеню прузинской перкви. 12-го марта текущаго года грузинская церковы провозгласила въ первопрестольной Михетъ возстановленіе былой своей свободы. Опредъливь затъмъ, въ согласіи съ послъдовавнимъ въ пасхальные дни постановленіемъ Временнаго Правительства, свое мъсто въ Россійскомъ государствъ, грузинская церковь въ сентябръ возглавилась избраннымъ на помъстномъ соборъ патріархомъ въ лицъ извъстнаго епископа Киріона, нынъ католикоса всея Грузіи Киріона ІІ. Внѣшнія обстоятельства не дали событію вселенской церковной жизпи протечь въ путяхъ общей безоблачной радости какъ живому свидътельству того, что нъть смерти въ духовномъ человѣчествъ, что гибнеть матеріальный тлѣнъ.

«Христіанскій Востокъ» прив'ятствуеть оть глубины своего уб'яжденія въ неугасимости и творческой мощи восточной культуры и по силъ научныхъ интересовъ, вызвавшихъ въ жизнь его самого, все то свътлое, что лежитъ въ основъ происходящаго на нашихъ глазахъ въ духовной жизни Грузіинаступающаго воскресенья изъ мертвыхъ грузинской церкви. Пока липь первый шагь къ этому воскресенью — работа надъ обезпеченіемъ за нею мірскихъ свободъ. «Христіанскій Востокъ» выражаетъ горячее пожеланіе, чтобы, по закрѣпленіп гражданскихъ формъ свободы, возгождающаяся церковь Христіанскаго Востока со славнымъ за все время ел исторически безспорнаго своеглавія пропілымъ явилась, свяго огражденная отъ всякой преходящей мути, воскресительницею того зав'ята Любви, исканія В'ячной Правды и Ея раскрытія ближнимъ, — всего того св'ятлаго, что, к'ямъ бы и какъ бы оно ни забывалось, лежить въ основъ настоящаго событія, имъющаго, при сохраненій грузинскимъ народомъ преемственности историческаго пути развитія развернуться въ д'Ействительное духовное торжество христіанской церкви вообще и христіанскаго Востока въ частности.

— Изъ современной арабской литературы. Настоящая замътка вызвана небольшой книжкой, какъ будто не имъющей отношения къ нашему научному органу, ибо тема—современная въ буквальномъ смысть, современная поэзія, современное литературное творчество, а работа на эту тему, принадлежащая перу нашего ученаго И. Ю. Крачковскаго, озаглавлена «Огни одиннадцатая книга Аминъ Рейханп современная арабская литература». Однако мы ни въ моментъ возникновения «Христіанскаго Востока», ни теперь, когда полны сознания, что не

удалось пока его страницы довести до охвата реальныхъ предъювъ культурной жизни христіанскаго Востока въ пропідомъ и настоящемъ, не переставади думать, что органъ, издаваемый Академіею Наукъ, считать ли его лишь серіею. какъ онъ и именуется, или признавать въ немъ также средство для болъс живого обмъна мыслей по текущимъ въ опредъленномъ направленіи работамъ, вовсе не является ни спеціально богословскимъ, ни тъмъ менъе церковнымъ или конфессіональнымъ, ни даже спеціально археологическимъ. Если въ нашемъ изданіи избытокъ археологіи, то причина та же, отъ чего въ немъ больше появляется статей по Арменіи и Грузіи, чемъ по остальнымъ странамъ христіанскаго Востока; больше у насъ пока работниковъ по описательной вещественной археологін и по в'вроиспов'єдно осв'єщаемой исторіи церкви, ч'ємъ по общей духовной культуръ и свободно выясняемой исторіи религій въ ихъ положительныхъ взаимоотношеніяхъ, и больше пока работниковъ по болье близкимъ Россіи христіанскимъ народамъ. Быть можеть, такъ и надзежить въ нашемъ органъ-удълять больше мъста матеріаламъ и работамъ, посвященнымъ частямъ Россіи или сопред'яльнымь съ Россією. Однако серія, какъ настойчиво повторяется пока, допустимъ, лишь декларативно на обложкъ, посвящена «изученію христіанской культуры народовъ Азін и Африки», и тамъ, гд' восточнохристіанскіе народы еще живы и стремятся къ еще большему утвержденію своей новой жизни, отметать современность такъ же не входить въ нашу программу, какъ считать чуждыми намъ матеріалами все до-христіанское и не-христіанское вообще, поскольку мы въ нихъ находимъ вли можемъ найти опору для изученія христіанской культуры занимающихъ насъ народовъ въ самомъ широкомъ жизненномъ, ея попиманіи. Потому-то намъ чрезвычайно ин гересно отмітить, что, если книжный «Христіанскій Востокь» хранить молчаніе пока по доброй части предмета его задачъ, то реальный христіанскій Востокъ не только и нынъ живъ своей особой культурной жизнью на всемъ протяжение его границь, но направляеть свое творчество на сродные вопросы, снова выбивается на путь самостоятельнаго мышленія сродными путями, и ему приходится работать въ сродной общественной обстановкъ.

Такъ въ арабской средъ въ Сиріи, пропитанной неоспоримыми пережитками христіанства, ставятся и такъ или иначе ръщаются тъ же крупныя проблемы, что въ христіанскомъ грузинскомъ или въ христіанскомъ армянскомъ народъ. Освъдомленіемъ яркимъ именно по этой части и дорога намъ книжка И. Ю. Крачковскаго, и она должна быть дорога для постоянныхъ читателей «Христіанскаго Востока». Хорошо извъстно, какъ ревниво относятся и армяне, и грузины къ постановкъ мірового вопроса о синтезъ Востока и Запада: «это они только», думаетъ каждый изъ этихъ христіанскихъ народовъ, «въ которыхъ осуществляется сліяніе Востока съ Западомъ». И то же самое мы наблюдаемъ однако въ Сиріи у арабовъ: «Роль Рейхани можно характеризовать», пишетъ И. Ю. Крачковскій (стр. 11), «какъ расширеніе рамокъ обычнаго въ современной арабской литературъ матеріала до предъловъ міровыхъ вопросовъ, какъ понытку объединенія двухъ противоположностей, которыми въ ходячемъ представленіи является Востокъ и Западъ».

Въ подробностяхъ любопытно отмътить «разцвътъ ново-арабской литературы послъ 50-хъ годовъ прошлаго столътія» въ связи «именно съ эмиграціей, первоначально только въ ближайшую страну — Египетъ изъ Сиріи», впослъдствіи — «въ Америку» (п. с., стр. 12—13). Извъстно, какое громадное

значеніе им'єли (и, несомн'янно, продолжають им'єть) на развитіе армянской литературы эмиграціи и вообще эмигранты.

Строки, которыми характеризуеть И. Ю. Крачковскій языкъ Рейхани (ц. с., стр. 18), съ бъглой оцънкой арабской критики на родинъ, думается мнъ, съ пользой могли бы быть прочитаны въ Сиріи, а одно время, отчасти, пожалуй, и нынъ mutatis mutandis и въ армянскихъ литературныхъ кругахъ. У грузинъ возникновеніе современнаго литературнаго языка находится въ тъсной преемственной связи съ развитіемъ свътской изящной литературы еще въ древности, съ XII—XIII въковъ, на особомъ языкъ. Еще тогда грузинскій письменный языкъ былъ не обновленъ лишь струей народной рѣчи, сближеніемъ съ нею — это дѣлалось и раньше, — но перевоплощенъ, на основъ опредъленнаго говора, въ живую литературную рѣчь, дътище народной среды и могучее орудіе общенія въ самыхъ широкихъ пародныхъ слояхъ. Вообще здѣсь дѣло обстоитъ иначе.

Сами произведенія (стр. 29—129) арабскаго писателя, гдѣ со статьями и рѣчами, въ числѣ ихъ и о Вольтерѣ и о Толстомъ, помѣщены и стихотворенія въ прозѣ, представляютъ интересъ для чисто литературныхъ сопоставленій и параллелей, требующихъ спеціальной работы.

Для насъ представило бы особую и культурно-историческую, и жизненную цівность разсмотрівніе вопроса о взаимодівновій христіанскаго и мусульманскаго культурныхъ теченій въ двухъ различныхъ условіяхъ: во-первыхъ, когда это взаимодъйствие происходить въ одной національной средъ, какъ, напр., въ арабской — въ Сиріи; во-вторыхъ, когда оно совершается въ многонародной средъ, гдъ каждый народъ свое національное самоопредъленіе неразрывно связываеть лишь съ одной или христіанской или мусульманской культурой, какъ на Кавказъ. Въ арабской общественности и современной рядомъ сь вліяніемъ христіанъ на мусульманъ замістно обратное воздійствіе мусульманских духовных интересовъ на духовные интересы вообще арабской среды, и это сказывается прежде всего во вниманія образованнаго общества въ Сирін къ этическимъ темамъ и выведенію религіозныхъ вопросовъ изъ тісныхъ рамокъ конфессіональныхъ интересовъ вь область философіи и общественной этики. Въ кавказской средъ мусульманская мысль, не нашедшая еще общаго языка съ христіанскими культурными теченіями Кавказа, ни сама не чувствуетъ особаго творческаго подъема, ни въ отношеніи духовной жизни христіанскихъ народовъ-согражданъ на Кавказѣ не проявляеть той силы оплодотворенія, въ которой ей не можеть быть отказано по существу, а также исторически. Именно на Кавказь имъются историческія традиціи для нахожденія такого общаго языка не только между грузинами-христіанами и мусульманами персами — въ поэзін и свътской литературъ, но и между армянами-христіанами и мусульманами какъ персами, такъ турками-сельджуками — въ свътской поэзіи и свътской или гражданской архитектуръ. Конечно, сейчасъ дъло давно-минувпихъ дней то, что было въ Арменіи въ эпоху разцвіта Ани и поздніве или въ Грузін, собственно въ ея отрызкъ — въ Мескін — въ эпоху Шоты изъ Рустава, если имбеть основание и историческое оправдание моя гипотеза о происхожденін его творенія (Грузинская поэма «Витязь въ барсовой шкурѣ» Шоты изъ Рустава и новая культурно-историческая проблема, ИАН, 1917, стр. 415-446, 475-506), но въ томъ прошломъ, по существу отнюдь не проблематичномъ, много поучительнаго для настоящаго Казказа, далеко не стоящаго на высотв призванія или требованій момента. Нын'в въ стран'в, какъ изв'встно, н'втъ

общаго языка не только у мусульманскаго культурнаго теченія съ христіанскими, но и у христіанскихъ — другъ съ другомъ.

Н. М.

— Къ этимологіи названій «Михейа» и «Цийамур-и». (Пзъ лексическиль матеріаловь по грузинскимь говорамь). Въ доклад'в на тему «Въ поискахъ Страбонової Севсаморы (къ вопросу о древне-грузинскихъ м'єстообитаніяхъ)», прочитанномъ въ зас'вданіи Кавказскаго Отд'єленія Московскаго Археологическаго Общества 18 октября 1916 года і, я, между прочимъ, касался этимологіи названія «Цицамур-и» (γογοθηθω), геор. «Севсамора» (Σιυσάμορα), причемъ по этому вопросу мною, по приведеніи соотв'єтствующей литературы предмета, было высказано сл'єдующее: «Очень можеть быть, что въ основ'є названія γογοθηθω Дийамур-и им'ємъ терминъ, оставленный въ вид'є сл'єда при движеніи яфетидовъ по Арагвскому ущелью, и вскрыть его, на мой взглядъ, было бы возможно не иначе, какъ въ одномъ изъ горскихъ говоровъ грузинскаго (картскаго) языка».

Докладъ мой вызвалъ нѣкоторый откликъ въ мѣстной (тифлисской) прессѣ. Въ одной изъ замѣтокъ, посвященныхъ этому докладу, авторъ ея, г. Брегвадзе, счелъ нужнымъ сдѣлать отъ себя нѣкоторыя дополненія къ сообщеннымъ миою матеріаламъ по вопросу объ этимологіи названія «Цицамур-и»<sup>2</sup>. Независимо отъ означенной замѣтки, г. Брегвадзе любезно предоставилъ въ мое распориженіе всѣ, имѣвшіеся у него, матеріалы по тому-же вопросу. Въ связи съ матеріалами о «Цицамур-и», г. Брегвадзе предоставилъ также аналогичные матеріалы по вопросу о названіи сосѣдняго съ «Цицамур-и» города «Мцхета» (Звъз»).

Всь эти матеріалы, собственно говоря, и легли въ основу слъдующаго изложенія.

I. Въ Имеріи, по словамъ г. Брегвадзе, до насгоящаго времени употребляются глагольныя формы объективнаго строя (отъ მცხეთ) миссетеба):

11.111:

и т. ц.

Однако, спранивается: въ какихъ случаяхъ употребляется этотъ глаголъ? Представъте себъ, говоритъ г. Брегвадзе, что босые ребята отправляются въ лъсъ за грибами; вдругъ ихъ ноги наступають на какой-то мягкій и слизкій предметь, и, къ ихъ ужасу, предметь этотъ оказывается не чъмъ либо инымъ, какъ змѣей; въ тотъ моментъ, само собой разумѣется, неминуемъ страхъ. И если иъчто подобное случается въ присутствіи кого либо, послъдній, если только онъ — имерецъ, непремънно спроситъ:

Изъ устъ имерца можно также услышать такого рода предложенія;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Докладъ печатается въ Извъстіяхъ Кавказскаго Отдъла Русскаго Географическаго Общества (т. XXV, 1917 г., вып. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Гермогенъ Брегвадзе, чама доборов, газ. ворботков, 1916 г. № 244.

"იმისთანა მცხეთა შენს მკერს, მე რომ მამიჩემის სიკვლილის გაგებაზე მემცხეთა».
- იმისთანა მცხეთა შენს მკერს, ჩემ სახლს რომ ცეცხლი მეეკილა, მე მაშინ მემცხეთა».
- "იმისთანა მცხეთა შენს მკერს, მე რომ ზარბაზნის კუვიამ თავზე გალმომიარა, მე მაშინ მემცხეთა».

ოთუ პიჭი ვყოფილვარ, გამცხეთებ მე იმას სანახავ (sic), თვარა ღალეწოს კალო ჩემს

თავზე».

Во всъхъ этихъ предложеніяхъ налицо термины вовом михета (сущ.) п вовом михета (глаг.).

И отсюда, по мићнію г. Брегвадзе, слѣдуеть прійти къ тому заключенію, что слово <sup>9</sup>6<sup>18</sup>0 михета означаеть неожиданное, необыкновенное и потрясающе дѣйствующее явленіе, каковымъ, по сго словамъ, и представлялась, въ глазахъ непріятеля, твердыня твердынь Грузіи — Михета или Михетъ <sup>1</sup>, когда къ ней приближалось непріятельское войско.

Кстати, не мѣшало бы отмѣтить, что у В. Беридзе ცხეთება (მ-ცხეთება) объяснено слѣдующимъ образомъ: «ർംლზე გაოცება, გულის შეწუხება; მემცხეთა — გულხ მეცა, მეოცა» <sup>2</sup>; т. е. сильное удивленіе, волненіе (помпрокъ); «мемпхета» — меня поразило, удивило.

II. Какъ извъстно изъ свидътельства Страбона (Geographica, кн. XI, гл. III, § 5), городъ Севсамора или Цицамур-и былъ расположенъ на скалъ.

И теперь, по словамъ г. Брегвадзе, въ Имеріи и Рачт неприступную скалу называють додоба пищабо 3.

«സിവനം പ്രവാര് പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ പ്രാര്യ വാര്യ പ്രാര്യ പ്രവര്യ പ്രവര്യ പ്രവര്യ പ്രവര്യ പ്രവര്യ പ്രാര്യ പ്രവര്യ പ്രവര്യ

Когда на «цицабо» нътъ ни растительности, ни гольппей, т. е. скала черезчуръ повисла и совершенно оголена, то говорятъ:

«უჭ, რო მოწრიაპებული ციცაბოა».

Если же термину вово и инцабо желають придать форму множественности, то говорять წროაპები иріапеб-и; такъ что წროაპები иріапеб-и равносильно тому, что сказать воводо инцабоеб-и.

Если же, наконецъ, гора отличается черезчуръ отвъсными и оголенными склонами или, что то-же, «цицабо»-ами («фріап»-ами), то такую гору называють წიწამური цицамур-и или წიწამურ-მთა цицамур-мта, т. е. «цицамур-гора».

И если древній городъ Цицамур-и (Севсамора) на самомъ дѣлѣ былъ расположенъ на «цицамуро»-образной горѣ, въ такомъ случаѣ, по мнѣнію г. Брегнадзе, необходимо прійти къ тому заключенію, что свое названіе городъ этоть получиль отъ того, что расположенъ былъ на скалѣ, которая представляла со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О происхожденіи названія «Михета» см.: Н. Марръ, Исторія термина «абхазъ», ИАН, 1912, стр. 704 и прим. 5 тамъ-же; Н. Марръ, Къ исторіи передвиженія яфетических в пародовъ съ юга на съверъ Кавказа, ИАН, 1916, стр. 1400 и прим. 2 тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В. Беридзе, Грузинскій (картскій) глоссарій по имерскому и рачинскому говорамъ, МЯЯ, VI (Пгр 1912), s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Терминъ этоть употребителенъ также вы другихъ говорахъ грузинскаго языка [ктиромсхожденію слова см. Н. Марръ, Халдская клинообразная надпись изъ села Леска Ванскаго округа, ИАН, 1915, стр. 1793. Для поддержки предполагаемаго сопоставленія ලැය් э̂ э̂зью (<\*э̂зю̀ато) съ формальной стороны можно еще прибавить, что исходный гласный -о вы немъ есть остатокъ окончанія мн. числа -ог; къ паденію г вы пауэѣ ср. ১৯- фю (< фог), мн. ч. ১৯- ১৯- фю (-с фог), полная форма слова \*дгузіль «э́зваь-ог (<\*э̂зю́атог) Ред.].

бою «цицамур-и», т. е. гору, характеризующуюся очень отв'всными и совершенно оголенными склонами 1.

Этимъ же терминомъ წიწამერი йийамур-и, по словамъ г. Брегвадзе, было названо то желъзное приспособление, которое мъстные жители (т. е. имерцы и рачинцы) издавна прибивають къ даптямъ, благодаря чему они и получають возможность, карабкаясь, взбираться на «цифамуро»-образную гору. Это замъчание г. Брегвадзе, по справедливости говоря, заслуживаеть самаго серьезнаго внимания. Въ самомъ дъгъ, согласно И. Чкония წიწამერი означаеть წრიპი (წრаза). Л. М.-Б), რკინის ფეხსაცმელი მთებში სასიარულოთ?, т. е. коньки, желъзная обувь, предназначенная для хождения по горамъ. Слъдовательно, синонимомъ წიწამერი йийамур-и, въ смыслъ обуви, является также терминъ წრიპი йріап-и.

Таковы толкованія географических названій «Михета» и «Ципамур-и», выставляемыя г. Брегвадзе на основаніи данных имерскаго и рачнескаго говоровъ грузинскаго (картскаго) языка. Толкованія эти, конечно, далеки отъ истины; тъмъ не менье я считаю полезнымъ ихъ опубликованіе, такъ какъ они попутно вскрывають интересный лексическій матеріаль по живой грузинской річи.

Л. Меликсеть-Беновъ.

— Никимы Стифата, іеромонаха Студійскаю, «Опржерженіе армянской ереси» (грузинская версія). Въ сборникахъ догматико-полемическаго содержанія, существующихъ на грузинскомъ языкѣ, видное мѣсто занимають вообще противоармянскія произведенія Өеодора Абу-Куры, впископа Харранскаго, и Никиты Стифата, іеромонаха Студійскаго, — каковыя произведенія переведены съ греческаго на грузинскій языкъ, судя по всѣмъ даннымъ, въ XI столѣтіи Арсеніемъ Икалтойскимъ (прот. Корн. Кекелидзе, Грузинская версія арабскаго житія св. Іоанна Дамаскина, XB, III, 1914, стр. 139—141). Эги произведенія за послѣднее время и составляли предметь мосго изученія. Но такъ какъ въ первую очередь мною намѣчены къ изданію лишь противоармянскія произведенія Абу-Куры Харранскаго, кстати сказать уже приготовленныя къ печати, изданіе же аналогичныхъ произведеній Накиты Стифата возможно что нѣсколько запоздаєть, то я и счелъ небезынтереснымъ представить краткій отчеть о второй изъ этихъ группъ произведеній.

Пэть произведеній Никиты Стифата, іеромонаха Студійскаго, касательно армянть въ грузинскомъ перевод'в существуетъ лишь одно. Это — Слово въ опроверженіе богохульной ереси армянской. Текстъ сохранился во множествъ списковъ, причемъ важнѣйшіе изъ нихъ суть: О-ва грамотности № 1463 (А) и Тпфл. Церк. музея №€ 64 (В), 65 (С) и 205 (D).

Слово состоить изъ следующихъ 5 писемъ:

- 1. бозоць втольтовь се вудовь видуелусть втольций в видуельной видуельной видуельной в видуельной в видуельных выправной в видуельных выправной в видуельных выправной в видуельных выправной в видуельных виду
- 2. давиду съвъдут дутье додтъбновъ Гузитудавь видувально дъбвъј дјудин дутву E10-же B115a1 сл., С 236 сл., D 333—345).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. также замѣтку Г. Брегвадзе, с. l. — Впрочемь вопрось о происхожденіи названія «Цидамур-п» до поры до времени все-таки долженть оставаться открытымъ.

<sup>2</sup> И. Чконія, Грузинскій глоссарій, МЯЯ, І (Пгр. 1910), в. у.

- 3. Indiago artistajono a processi apmanta in 3 formalisa in 3 formalisa 3 formalisa 4 forma
- 4. дойня добизјеју дорген думен думен у учет у пред посрамление ереси армянской ( $A=261a_1-262b_2$ ,  $B=122b_1-127a_2$ , C=247-262, D=348-358).
- 5. довод дзбизјајувајем дрвуму  $\mathbf{F}_{2}$  у  $\mathbf{F}_{3}$  у  $\mathbf{F}_{3}$  у  $\mathbf{F}_{3}$  у  $\mathbf{F}_{3}$  у  $\mathbf{F}_{4}$  у  $\mathbf{F}_{3}$  у  $\mathbf{F}_{4}$  у  $\mathbf{F}_{4}$

По содержанію своему это Слово Никиты Стифата касается главвымъ образомъ армянской догматики, пмёя цёлью путемъ противопоставленія діофизитскихъ положеній греко-каоолической церкви опровергнуть армянское «монофизитство». Мёстами Слово касается также обрядовой стороны, напр. празднованія Рождества и Крещенія Господня, священныхъ хлёба и крови Христа, трисвятого славословія и т. п. Въ общемъ же оно ничёмъ особеннымъ не отличается отъ обычныхъ противоармянскихъ трактатовъ другихъ авторовъ.

Л. М.-Б.

- Нисколько словь о терминь «сомех». Первоначальное мевніе Н. Я-Марра (Исторія термина «абхазт», ИАН, 1912, стр. 705) о терминахъ հաθղե-ո сомех и восходящаго къ нему возводен Сомх-ст, какъ известно, зиждилось на томъ предположении, что какъ въ одномъ, такъ и въ другомъ случай налицо названіе народа дав-о мех < дав-о месх, къ которому приставлевъ префиксъ восо-, представлянийся ему, Марру, какъ діалектическая разновидность обычнаго префикса в са. Однако, впоследстви въ целомъ ряде своихъ работъ (Изъ повадокъ въ Сваню, ХВ, И, стр. 22-23 и прим. 4 іd.; Яфетическія названія деревьевъ и растеній, ИАН, 1915, стр. 945; Къ дат'й эмиграціи мосоховъ изъ Арменія въ Сванію, ИАН, 1916, стр. 1690; Грузинская поэма «Витязь въ барсовой пікурі. Шоты изъ Рустава и новая культурно-историческая проблема, ИАН, 1917, стр. 439—442) вопросъ о происхождении указанныхъ терминовъ быль перенесевь Н. Я. Марромъ въ совершенно иную плоскость, и самый-то сомех объясненъ какъ сложный этническій терипнъ, состоящій изъ наименованій двухть этническихть группть выб сон-овть и 318 меся-овть (отсюда выб-9166 сон-меся > 1 - 3 в со-мех), т. е. на подобіе того, какъ образованы термины «армено-халибы», «срано-колхи», «егер-сваны» и т. и. Здесь я не задаюсь цёлью войти въ разборъ основательности или несостоятельности иын высказываемаго Н. Я. Марромъ мичнія. Мич только хотілссь-бы указать на одно новое обстоятельство, въ силу котораго пергоначальное мивніе о возможности образованія термина со-мех изъ префикса сс- и названія племени мех, кстати сказать отвергаемое нынь и Н. Я. Марромъ (Къдать эмиграціи мосоховъ изъ Арменіи въ Сванію, п. м., стр. 1690, прим. 1), должно быть покинуто навсегда.

Въ подготовляемой мною къ печати грузинской версіи Посланія Өомы Іерусалимскаго армянскимъ еретикамъ, въ переводѣ Абу-Куры Харранскаго, имѣется упоминаніе въътавором Сасомхето (рп.: О-ва грам. № 1463, стр. 252аз; Церк. музея № 64, стр. 100b1, № 65, стр. 207, и № 205, стр. 303), виѣсто обычнаго травором Сасомхето, несовнѣнно, должна привести къ тому положенію, что въ ней, этой формѣ, мы

имъемъ географическое названіе, образованное оть основы водув сомех (а не дув мех), какъ этническаго термина, съ помощью префикса въ- са- (по аналогія водувмех), какъ этническаго термина, съ помощью префикса въ- са- (по аналогія водувмех), какъ этническаго термина, съ помощью префикса въ- са- (по аналогія водувмех Самегрел-о, въобумем Са-ингил-о) и обычнаго суффикса - о- овъ дополненіс 
къ окончанію имени мѣста ду- ет-. Такимъ образомъ, на основаніи одного липь 
того, что въ названіи въводвумем Са-сомх-н-ет-о мы уже въ самомъ начать его 
имѣемъ префиксъ имени мѣста возможность, чтобы въ 
слъдующемъ за этимъ префиксомъ слогь во- со- признать вторичный префиксъ съ тѣмъ-же значеніемъ мѣста. Поэтому то въ терминъ водув сомех частица во- со- отнюдь не можетъ быть разсматриваема какъ префиксъ, въ какомъ бы значеніи мы его пи приняли, а скорѣе таковая частица должна быть 
признана принадлежащею къ составу основы самаго термина водув сомех 1.

Л. М.-Б.

հատուր անը հրափահար հակրքիլի ոլրջի հատարր անը հրափահար հակրքիլի ոլրջի կանաանանանիր Ցփիրթան՝ թշ բանանան Ձաշանակաշան աշիլուհւժանը շանակաշան աշիլուհւժանը շանակաշան աշիլուհւժանը շանակաշան աշիլուհւժանը շանակաշան աշիլուհւժանը շանակաշան աշիլուհւժանը ար դաշարական արասաշատնանան ութջ թւ շանափաշակաց, ան փանկաշանան ութջ թւ շանափաշակաց, ան փանկաշանան ութջ թւ շանափաշակաց, ան փանկաշանան ութջ թւ շանափաշակացի հանկաշանանան ութջ թւ շանափաշական իրա անահաջան իրա անաարին անաարի անաարին անարին անաարին անարին անաարին անարին անաարին անաարին անաարին անարին անարին անարին անարին անարին

Ибо Цуртавъ, подъ какимъ названіемъ постоянно приходилось упоминать о немъ въ настоящей исторіи и упоминаемъ, въ то время назывался такъ, нынъ-же онъ извъстенъподъназваніемъ «Гадженкъ». Тогда густо населенный и, обширный столичный городъ (букв. метрополія)-прославленный, а нынъ умаленное мъстечко, въ умъренныхъ предълахъ, на берегу ръчки, которая называется по его имени «рѣчкой Гадженќа» въ области, называемой «Врац-дашть» [т. е. «грузинское поле»], составляющей собою границу между двумя странами-Арменіею и Грузіею, съ видомъ на супротивълежащія горы Кавказа, и сопредёльной великолъпному, чудному, славному и знаменитому столичному городу Тифлису. П быль этоть Цуртавь м'встопребываніемъ великаго «бдешх»а Гугаріи»<sup>2</sup>.

<sup>[1</sup> Нисколько не думая поддержать правильность перваго толкованія вошей, какъ термина съ префиксомъ so- вм. sa-, хотимъ только предостеречь, что сама по себѣ вовсе не исключается вторичная постановка префикса sa-, когда онъ уже существуеть въ словѣ, напр. л. sa-saqm-o заилтіє, букв. чъмъ слюдуеть заилться отъ sa-qme дьло. Очевидно, въ этомъ случаѣ забыто происхожденіе перваго слога въ sa-qme, и въ немъ префиксъ sa- воспринять какъ часть основы. Тъмъ легче было бы допустить такое затемнѣніе того же префикса sa-, погда его огласовка, предполагалось, была видоизмѣнена (sa- < so-) въ томъ еще спорномъ по происхожденію терминѣ someů. Ped.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Букв. «гугарцевъв или «области гугарцевъ».

Въ той же стать выною отм вчалось общепринятое мн вые о томъ, что «Гадшенкъ», гезр. «Гадженкъ» Ухтанэса это — то же, что «Гачіант» Вахушта. И въ самомъ двл ва армянская форма названія — «Гадженкъ» (¬-2-42-г Gad-en-q) представляетъ собою не что иное, какъ plurale tantum отъ «Гадж» (¬-2 Gad), причемъ 42 еп и г q суть ноказатели множественности (сугубое множественное число) подобно тому, какъ грузинская форма названія — «Гачіанъ» (дъв-о-ъб-о Gad-1-ап-1) является plurale tantum отъ «Гач» (дъв Gad), при чемъ ъб ап — показатель множественности (простое множественное число), приданный къ основ в со сращеннымъ гласнымъ характеромъ им. падежа -о -1. [Впрочемъ и -еп въ теретъ Gad-еп-q является, повидимому, ослабленемъ если не -еап (\*Gad-1-е-ап-q), то -еуй (¬-24-ъ Gad-еуп-q), судя по удержанію «е» въ безударномъ слог в, такъ — въ названіи р вчки Gadenaget].

Л. М.-Б.

— Къ вопросу о системахъ пунктуанін въ древней Ірузіи. Вопросъ о системахъ пунктуацін въ древней Грузіи, какъ изв'єстно, далеко еще не изученъ. Его касается, и притомъ лишь съ практической стороны дъла, И. А. Джаваховъ въ брошюръ О знакахъ препинанія при изданіи древне-грузинскихъ текстовъ (Пособія для работъ по армяно-грузинской филологіи, изд. Акад. Наукъ. III, Пгр 1916), въ каковой брошюрь указываются системы знаковъ прешинанія, введенныя Ефремомъ Малымъ и католикосомъ Антоніемъ. Существовали ли, кромъ этихъ двухъ системъ, еще другія системы пунктуаціи, конечно. затруднительно сказать. Но при всемъ томъ, исльзя обойти молчаніемъ то обстоятельство, что въ эпоху католикоса Антонія, судя по рукописямъ того времени, существовала еще и колько иная система пунктуаціи, очень можеть быть привнесенная подъ вліяніемъ армянскихъ грамотеевъ того времени. Я имъю въ виду отмътить недавно просмотрънные мною наличные рукописные экземпляры Сокращенія Толкованія Книгь Нижереченія (Тувтустовою здинь зд შენიასი წიგნთა), переведеннаго съ армянскаго на грузинскій языкъ, судя по имъющейся въ концъ этихъ экземпляровъ записи армянскимъ священникомъ Филиппомъ Кайтмазовымъ. Такъ, напримъръ, въ этихъ спискахъ (№ 535 Тифл. Церк. музея, № 278 О-ва грамотности и др.) сплошь и рядомъ попадаются такого рода знаки: '(:-), "(?), которые употребляются лишь въ армянскомъ инсьмъ ( - арм. га. р. " - арм. 5-го-4-1 г.т.). Воть и подлинныя выписки изъ рукониси: 1) «Замедото два звыл. наварт умедот довоженой вака зыпов вызвариновый დაღვან' სიცყვთ დასღებენ» IIII ოკუალაღ' მრავალ არიან სქესნი სიცყვათანი» II 2) ოთქვენ чая эти явленія въ старинной грузинской письменности, трудно не считать ихъ нововведеніями армянскихть книжниковъ эпохи Антонія І, въ частности священника Филиппа; хотя, впрочемъ, независимо отъ сего, не м'ашало бы заняться вообще изследованиемъ вопроса -- существовали ли подобные знаки препинанія древиће эпохи выписупомянутаго ученаго католикоса и его литературныхъ Л. М.-Б. сподвижниковъ.

— О «Набарнугіи», мірскомъ имени Петра Ивсра. Въ пом'вщенномъ выше обстоятельномъ изсл'ядованіи о м'вст'я кончины и погребенія св. Максима Испов'я вдника брошенъ новый св'єтъ между прочимъ на имя «Набарнугіос», какъ въ

<sup>[1</sup> Здѣсь, надо думать, не вопросительный знакъ  $\hat{\gamma}$  а восклицательный  $\tau Ped$ .].

міру назывался палестинскій деятель V-го века Петръ Иверь по сирійскому его Житію. Возведя двъ разновидности Λεβαρνίκιος, имя патрикія Лазики и Варуобхюс, выя отца Сергія (о той Васуобхюбу), также патрикія Лазики, къ подлинной форм'в \*Аєвасуойкос, въ ней авторъ изследованія А. И. Брилліантовъ предлагаеть признать прототипъ мірского имени «Набарнугіос» (XB, VI, стр. 47, прим. 1); "«На» и «ле» въ сирійскомъ письм'ь, какъ изв'єстно, могли быть см'ьшиваемы", пищеть А. И. Брилліантовъ, и "вь виду существованія имени Аз-Варчі(от?)жь можеть являться вопросъ, не стояло ли въ греческомъ оригиналь Житія именно это ими, а не «Набарнугіос» нын вшняго сирійскаго текста»". Предлагаемое сопоставленіе любонытно не только формально. Имя патрикія Лазики или его родни въ VII-мъ въкъ насъ настораживаетъ въ сторону отношенія его къ м'єствымъ языковымъ матеріаламъ, прежде всего сванскимъ и мегрело-фанскимъ и потому, что сванизмъ, точнъе сон-месхизмъ (со-мехизмъ) въ грузинскихъ историческихъ именахъ въ V-мъ вѣкѣ нынѣ представляется тѣсно сплетеннымъ съ вопросомъ о начальной эпох' христіанской культуры грузинъ. Двадцать леть тому назадъ, когда я писалъ Предисловие грузинской версии Житія Петра Ивера царевича-подынжника и епископа Майумскаго (Правосл. Падест. Сборникъ, т. XVI, вып. II, 1896), народы, которые могли вліять на грузинскій составъ именъ царскаго дома въ Грузін, въ нашемъ представленіи замыкались теснымъ кругомъ грековъ и особенно иранцевъ-персовъ съ придачею армянъ. Независимо отъ этой односторонности исходной точки зрвнія, я не съумћат тогда отмътить чрезвычайно характерный для яфетическаго міра суффиксь -ug < -uk, эквиваленть суффикса -ik. въ Nabarn-ug-1-os: это тотъ же суффиксъ, что въ именахъ, напр., у грузинъ - Веј-ик или вульгарно, съ нарашенјемъ эмфатическаго «а», — Маш-uk-a, Веј-uk-a и т. п. Иначе я не искаль бы выхода изъ затрудненія, созданнаго противорѣчіемъ двухъ показаній касательно мірского имени Петра Ивера, въ предпочтеніи иранскаго Мурвана грузинского источника казаншемуся страннымъ до степени нереальности «Набарнугіос» у сирійскаго источника и въ объясненій посабдняго въ искаженій, которое могло возникнуть на почь с сирійскаго письма. Теперь же, когда варіантъ сирійскаго источника А. И. Брилліантовъ основательно сопоставляєть съ Асβαρνίκιος или \*Λεβαρνούκιος (кстати, и расхожденіе -ik | -uk въ этихъ двухъ разновидностяхъ реально-фонетическаго, а не графическаго происхожденія), то нътъ необходимости варіаціи начальнаго слога (na-, le-) въ сопоставляемыхъименахъ — Lebarn-uk || Nabarnug — возводить къ особенностямъ сирійскаго письма, къ тому, что "«на» и «ле» въ сирійскомъ письм'в могли быть см'вшиваемы". НВть необходимости въ условіяхъ спрійскаго письма искать и объясненіе отклоневія огласовки, «а» вм. «е», съ ссылкой на то, что въ сирійской транскрипціи, обходящейся безъ гласныхъ — 🗫 🗘 N-b-r-n-w-g-y-w-s, интересующая насъ основная часть имени можеть быть прочитана и Nabarnug и Nebarпид. Нътъ надобности вообще въ работъ надъ графической стороной, такъ какъ, если въ лазскомъ имени мъстваго типа Na-barn-ug || Le-barn-uk мы имъемъ образованіе съ безспорно сванскимъ префиксомъ па- | le-, всё отмёчаемыя уклоненія могутъ найти объяснение реально-фонетически. Прежде всего въ сванскомъ смягченный «а» (а), иностранцами всегда воспринимаемый какъ простой «а», діалектически появляется и какъ «е». Затемъ, въ сванскомъ видъ съ и префикса (па-, resp. na | ne-) есть арханческій сравнительно съ другимъ плавнымъ видомъ (la-, resp. la-lle-), т. е. въ дъйствительности на лицо у насъ, по всей видимости, не гра•вическое искаженіе одного имени, а его двѣ сванскія реальныя звуковыя разновидности: въ сирійскомъ источникѣ V-го вѣка разновидность съ архаичнымъ префиксомъ па-, собственно nã-: Na-barn-ug-1-оs, въ греческомъ источникѣ о событіяхъ VII-го вѣка — съ вульгарнымъ, притомъ діалектическимъ le-:  $\Lambda$ ε- $\beta$ χρνίχ-1-ος. 

H. M.

-- О транскрипціи кавказских собственных имень. Редакція просить постоянных сотрудниковъ и вообще лицъ, пом'вщающихъ свои работы въ ХВ, при передачь географических в названій Кавказа, а равно личных вимень придерживаться нормъ, приближающихъ насъ къ сознательному воспріятію звуковыхъ или морфологическохъ особенностей того или иного языка Кавказа. Такъ, напр., въ отношени географическихъ названий Грузіи или вообще грузинскихъ названій надо считаться и съ разъясненіями, хотя лишь попутными, данными уже въ замъткъ О вкладъ христіанскаго Востока въ древне-русское искусство (ХВ, т. V, стр. 222): нельзя окончаніе именительнаго падежа -- - (русск. -и) удерживать въ русской передача грузинскихъ названій и личныхъ именъ. То же самое съ еще большей силой приходится утверждать касательно грузинскихъ географическихъ названій съ - - от - ед, когда хотимъ дать имъ гражданство въ русской ръчи, а не транскрибировать лишь ихл. какъ экзотическую грузинскую форму. Передача грузинской буквы д русскою е даеть въ свою очередь явно искаженное представление о звуковомъ ея значении — «э». Что касается аспиратовь, въ частности и "= к (русск. к), то или надо ихъ вездъ передавать въ точной транскрипціи или, указавъ лишь въ одномъ м'єст'є особенность грузинскаго произношенія того или иного звука въ обсуждаемомъ термин'ь, довольствоваться затёмъ систематическимъ проведеніемъ одной и той же русской приблизительной передачи специфическаго кавказскаго звука. Вопросъ, конечно, не столь простой, какъ онъ можетъ сразу показаться. Потому редакція считаеть себя не въ прав'є д'елать въ этомъ отношеніи исправленія помимо ясно выраженнаго желанія сотрудниковъ, особенно когда печатаемая работа -- общирна и въ ней цитуются разные авторы, каждый своимъ особымъ пониманиемъ этой формальной стороны и безъ того вносяще пестроту въ передачу собственныхъ именъ,

## Критика.

**0.** И. Шиитъ. Замътки о поздневизантійских храмовых росписях. (Отд. отт. изъ Византійскаго Временника, т. XXII, стр. 62—126).

Въ интересной, живо написанной, мъстами ръзко полемической статъъ проф. О. И. Шмита Замътки о поздневизантійских храмовых росцисях з формулируется новая постановка вопроса объ источникахъ, о традиціяхъ начальнаго русскаго искусства въ отношеніи церковныхъ росписей и мозаикъ. Съ большой решительностью авторъ ополчается на «константинопольскій догмать» (11, 15, 64) и требуеть «если не окончательно отвергнуть его», «то, во всякомъ случать, перестать признавать его догматомъ, который не требуеть доказательствъ» (64). Источникомъ древнерусскихъ росписей онъ считаетъ подобно «пылкому І. Стржиговскому» (17) «Востокъ, а не Византію» (64), признавая впрочемъ, что пока этотъ «воинственный кличъ» (64) является тоже «догматомъ, не доказаннымъ и въ настоящее время еще пе доказуемымъ». «Такими общими боевыми словечками наука удовлетвориться не можеть: нужны доказательства, нужны факты. Фактовь, пока, мы имбемъ мало въ нашемъ распоряжении. Ихъ нужно добыть» (65). Последнее составляеть своего рода дополнительный тонъ всей «статьи-вопля» (4): «надо настоять» на «научно-удовлетворительномъ изданіи» памятниковъ, «надо настоять» на изысканіи «и людей, и денегъ» для изученія ихъ (5 et pass.).

Если Стржиговскій до сихъ поръ «пропов'єдываль» «новый догмать о подавляющемъ культурномъ и художественномъ значеніи Египта и Месопотаміи, Сиріи, Малой Азіи» (18) и лишь постепенно за посл'єднее время все охотн'є и настойчив'є обращается къ Кавказу, собственно къ Арменіи в, то  $\Theta$ . И. Шмитъ опред'єленно занялъ въ реферируемой стать і позицію борца за кавказскій догмать, прим'єняя его выраженія. Правда, это сложившееся, видимо, еще до написанія статьи и просл'єженное — таково

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Введеніе и первая часть о Кієвскомъ Михайловскомъ Златоверхомъ Соборѣ въ ВВр, томъ ХХІІ, вып. 1 и 2, 1915—1916 г., Петроградъ, 1916, стр. 62—126 (=отд. отт. стр. 2—66). Я цитирую по отдѣльному оттиску.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ общемъ характерѣ написанія всей статьи тоже много общаго съ манерой Стржиговскаго — то же нагроможденіе разпороднаго матеріала по совершенно случайному поводу и развитіе общихъ положеній на отдѣльныхъ, частныхъ случаяхъ, та же легкость пъразвертываніи горизонтовъ и скудость обосновыванія.

<sup>3</sup> Cp. ero Kleinasien, 1903, или Amida, 1910.

критика. 99

впечатлѣніе — по разнымъ направленіямъ мнѣніе о зависимости русскаго искусства первоначальной поры отъ искусства Кавказа въ виду малой доказательности приводимыхъ фактовъ—вѣдь, по мнѣнію самого автора, «если мы чрезвычайно мало зпаемъ о памятникахъ русскихъ, мы и того меньше знаемъ о памятникахъ Кавказа» (19) — смягчается въ большинствѣ мѣстъ, и къ нему выдвигаются даже оговорки или расширенія на Малую Азію (23). Но за то, съ другой стороны, выдвигается большее, въ сравненіи съ Константинополемъ, значеніе Кавказа съ его искусствомъ въ отношеніи, напр., Болгаріи (43, 35), т. е. значеніе искусства Кавказа пріобрѣтаеть (какъ и по мысли Стржиговскаго) интернаціональное зпаченіе.

Для развитія своего положенія Ө. И. Шмитъ приводить какъ миты другихъ (о. Лебединцева, 18—19), такъ свъдънія историческихъ источниковъ и, наконецъ, данныя раскопокъ могильниковъ (36—40). Но вся тяжесть вопроса лежигъ въ обсужденіи двухъ иконографическихъ сюжетовъ: Причащенія апостоловъ (22—34, 59) и Деисуса (60—64).

Изследуя «эволюцію» сюжета Причащенія апостоловъ «въ восточномъ христіанскомъ искусствь», О. И. Шмитъ приходить «къ весьма поучительнымъ выводамъ» (22). Оказывается, что «въ цёломъ рядё храмовъ кіевской области XI и XII въковъ», а также въ рядъ съверныхъ церквей, «въ алтаръ на стънъ изображено причащение Спасителемъ апостоловъ, между тъмъ, какъ мы этого сюжета въ константинопольскихъ храмахъ того же времени не встръчаемъ» (22-23 и точите формулировано на стр. 60), за единственнымъ, быть можетъ, исключениемъ Серрской Митрополии. «Но Причащеніе апостоловь очень обычный въ алтаряхъ кавказскихъ храмовъ сюжеть...» (23)1. Сюжеть этоть «только въ Россіи и, опять, на Кавказъ» «повторяется постоянно въ особой редакціи: «Христу прислуживають ангелыдіаконы, чего мы нигд въ ранних западно-визаптійских памятниках не видимъ» (23). О. И. Шмитъ видитъ въ этомъ не «лишенную значенія» деталь, а «рыштельный шагь по пути къ выработки дальныйшей — уже не догматической, а мистической -- композиціи, извъстной подъ названіемъ «Божественной литургін»», каковую «откуда-то» Византія принимаеть потомъ въ готовомъ видъ (23). Мы не можемъ входить здъсь въ изложение взглядовъ автора, характеризованныхъ предикатами «догматической», «мистической» композицій, хотя это, видимо, и составляеть въ дальнійшемъ для него саный выскій аргументь считать родиною этихъ композицій Кавказъ или Малую Азію. Но считаемъ нужнымъ опредъленно указать, что отъ разсмотрівнія исторіи этой композиціи по его мнівнію «мы можемъ ожидать указаній для разрѣшенія проблемы и происхожденія искусства русскаго, и корней искусства поздневизантійскаго» (23—24). На сл'єдующихъ затімь 10 страницахъ, трактующихъ эту же композицію, а тімъ боліве на дальнійшихъ 25-ти, гдъ говорится по поводу нея о связяхъ Кавказа съ Россіей, о Бол-

<sup>1</sup> Три точки принадлежать автору.

гарін, о Лесятинной церкви, о Черниговскихъ церквахъ, о св. Софіц Кіевской — мы не находимъ фактическаго изследованія по вопросу эволюців даннаго сюжста и, за исключениемъ долженствующихъ убъдить чигателя нъсколькихъ перечней кавказскихъ храмовъ, въ росписи коихъ имъется и данная композиція, никакихъ доказательствъ въ пользу ся кавказскаго происхожденія; малоазійское же происхожденіе держится только на «мпстичности» ея (ср. стр. 34)1. Въ виду этого мир кажется необходимымъ хоти нъсколько присмотръться къ этимъ кавказскимъ примърамъ: Зарзма, Пицунда, Греми, Кинцвиси (26 и 31), Ахтала, Гелати, Некреси (27), наконецъ, Лехне, Ацхуръ, Атени, Икорта, три церкви Сафарскаго монастыря— Успенія, св. Саввы и св. Марины, Хони, Шемокмеди, Чулеби, перковь Тиграна hОненца въ Ани (28) и кромъ того еще одна митра и свитокъ литургін Іоанна Златоуста въ Гелати (28-29). Изъ этого списка только въ росписяхъ Ахталы, Гелати и Некресп мы имфемъ «мистическую» редакцію, т. е. съ услужающими Христу ангелами; въ Зарамѣ, Пипундѣ, Греми и Кинцвиси — редакція «догматическая»; а касательно остальныхъ неизвъстно какая. Но не въ этомъ маломъ числъ представителей дъло, а въ томъ, что пока ньть хронологических данных почти ни объ одной изъ росписей перечисленныхъ храмовъ. О. И. Шиитъ отмъчаетъ единственный разъ, и то о самыхъ храмахъ (Пицунды, Греми и Кипцвиси), что о нихъ «я никакими точными хронологическими свъдъніями не располагаю» (26); относительно росписей всёхъ прочихъ церквей по контексту выходитъ (прямо это не сказано), что онь относятся ко времени не позже XI-XII вв. А между тымъ церкви въ Чулеби и св. Саввы и св. Марины Сафарскаго монастыря основаны лишь въ началъ XIV в., а Анійская церковь въ 1215 году. Что касается другихъ церквей списка, то кавказская археологія стоитъ сейчасъ какъ разъ на порог' общаго пересмотра и изследованія всехъ связанныхъ съ этимъ данныхъ и вопросовъ. Такъ-что утверждать ту или шиую древность техъ или иныхъ росписей пока что мы можемъ только въ единичныхъ случаяхъ2. Но тогда естественно все построеніе о кавказскомъ происхожденіи «мистическаго» извода композиціи до доказательства древности наличныхъ примѣровъ висить въ воздух и никого убъдить не можеть; а именно таково положеніе касательно Ахталы, Гелати и Некреси, хронологія росписей конхъ никъмъ не устанавливалась.

Другой иконографическій сюжеть — Деисусь — составляеть еще опредъленные одну изъ базъ для обоснованія кавказскаго «догмата» (позволимь себь это выраженіе, такъ какъ авторъ и самъ считаеть, что его

<sup>1</sup> Не можемъ не отмътить здѣсь къ свѣдѣнію автора, что по лингвистическимъ сопоставленіямъ, произведеннымъ П. Я. Марромъ надъ именемъ бога Савазія (Богъ Σαβάζιος у армянъ, ПАН, 1911, стр. 759—774, Фрако-армянскій Sabadios-авмай и сванское божество охоты, ИАН, 1912, стр. 827—830), яфетическое, т. е. въ нашемъ случав тѣмъ самымъ и кав-казское его происхожденіе обсинечено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Между прочимъ, повидимому, поддаются опредъленному датированію и тъ «византійскаго письма фрески съ церковно-славянскими надписями», находимыя въ Грузіи, которыя по митенію О. И. Шимта «настолько интересны, что заслуживали бы большаго вниманія!» (21).

статья не разръшаеть вопроса, а только служить «къ постановкъ» его (64). «Деисусъ изръдка появляется въ византійскихъ росписяхъ, но не имъетъ опредъленнаго мъста въ нахъ» (60). Онъ появляется «и въ полукуполахъ главныхъ апсидъ» (60) и «на стене въ главной апсиде» (61, ср. 60) и «на тріумфальной арків» (61) и на ключахъ подкупольныхъ арокъ (61): даже въ самомъ главномъ куполь (62); затьмъ «онъ довольно часто встрычается въ среднемъ отдышени наронка, передъ входомъ въ каноликонъ», что, по мибнію О. И. Шмита, тоже указываеть «на принадлежность Деисуса къ циклу именно алтарной росписи» (61) и, наконецъ, надъ входными дверьми въ храмъ (62)1. Ставя вопросъ «какъ же могло случиться, что столь важный въ догматическомъ отношении сюжеть, какъ Ленсусъ, не нашелъ себъ опредъленнаго мъста въ системъ церковной росписи» (62), О. И. Шмитъ даетъ прямой ответъ, выводъ изъ разсужденій, «который мы должны сдълать» (62), что «гдь-то въ предълахъ «византійскаго» культурнаго міра Денсусь чрезвычайно прочно завоеваль себ'є місто въ схемъ церковной росписи» (62), что «только въ константинопольскихъ росписять то м'есто, которое принадлежало Денсусу на родине, было уже занято, и столь прочно, что Денсусъ не могъ вытеснить общепринятую композицію съ традиціоннаго міста» (62) и что, наконець, на вопрось «гдів родина Деисуса, и какое ему принадлежало мъсто на родинъ отвъчаетъ «длинный рядъ росписей кавказскихъ» (62—63). Такимъ образомъ О. И. Шинтъ утверждаетъ, что Кавказъ является тою страною, «гдъ Денсусъ занималь вы системи церковной росписи опредыленное и весьма видное, центральное мъсто и откуда онъ проникъ въ западно-византійскія росписи» (64), и что это мъсто было «въ полукуполь главной апсиды» (63). Здъсь опять необходимо присмотръться къ самимъ примърамъ: Эркети, Жибіани, Мацховари, Никапари, Сафарскаго монастыря церкви св. Саввы и св. Марины, Сахдари, Супи, Тоети, Цроми, Хони, Чукули, Шемокмеди (63) и, наконецъ, армянская роспись XI въка въ Бъломъ монастыръ близъ Сохага (въ Египты (63-64). Характерно въ этомъ перечны присутствие пяти сванскихъ церковокъ съ ихъ поздней, хотя и интересной подчасъ, росписью (Жибіани, Никапари, Сахдари, Супи и Чукули), далье гурійскихъ церквей съ росписью XVII-XVIII века (Эркети, Мацховари, и, вероятно, также Шемокмеди)<sup>2</sup>; церквей Сафарскаго монастыря съ росписыо XIV въка; Тбст-

<sup>1</sup> Въ Русскихъ Древностяхъ И. Толстого и Н. Кондакова (Вып. IV, СПб. 1891, стр. 124) отмъчено, что «Денсусъ на иконостасъ находился нъкогда во многихъ древнихъ церквахъ Кавказа».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Церковь въ Эркети по словамъ Д. З. Бакрадзе (Арх. пут. по Гуріи и Адчарѣ, 215)—
«покрыта свѣжею живописью яркой краски» и расписана Бежаномъ Беридзе по повелѣнію
Джуматели Максима, жившихъ во второй половинѣ XVIII вѣка (ib., 311). Въ церкви Мацховари въ Аксти къ вопросу о Денсусѣ имѣемъ слѣдующее описаніе Д. З. Бакрадзе (ib., 242):
«Фрески въ куполѣ Спаса въ поясь съ ангелами кругомъ и въ горнемъ мѣстѣ І. Христа въ
облаченіи». Что касается росписи въ Шемокмедской церкви Спаса, то она, вѣроятно, относится къ реставраціи Шемокмедели Якова Думбадзе, начала XVIII вѣка (ib., 116, 117);

скаго собора съ изображеніемъ вовсе не Денсуса, какъ видно по изображенію на табл. XIIII МАК¹; и, наконецъ, Цромскаго храма тоже вовсе не Денсуса в. Такимъ образомъ остается Денсусъ съ прибавленіемъ архангеловъ только въ небольшой Хонской церкви неизвѣстнаго времени, да подводимая подъ тотъ же сюжетъ роспись Бѣлаго монастыря в. Но тогда все построеніе о кавказскомъ происхожденіи композиціи Денсуса отпадаетъ, какъ отпадаетъ на первый взглядъ столь послѣдовательно произведенное здѣсь именно помѣщеніе ея въ алтарѣ. Такъ какъ примѣръ, приведенный и О. И. Шмитомъ, церкви въ Схалтѣ (62), гдѣ Денсусъ помѣщенъ надъ входомъ, является не единственнымъ: мы находимъ другой примѣръ въ церкви XIII-го вѣка въ Ани, построенной Бахтагекой затѣмъ, рельефъ, поздній высѣченъ на восточной наружной стѣнѣ Мцхетскаго патріаршаго собора. Такимъ образомъ и относительно кавказскаго происхожденія композиціи Денсуса, также какъ относительно Причащенія Апостоловъ пока не приведено никакихъ положительныхъ доказательствъ.

На этомъ можно бы было и кончить разсмотрение данной статьи, но есть еще въ ней нъсколько хотя и второстепенныхъ, но всплывающихъ въ разныхъ ея местахъ, мыслей, которыя являются при этомъ по всемъ даннымъ недоказуемой и для Ө. И. Шмита гипотезой. Къ числу таковыхъ прежде всего следуеть отнести вопрось о связи между мозанками кіевскими и кавказскими, на которомъ попутно нъсколько разъ останавливается О. И. Шмитъ. И въ этомъ вопросѣ онъ начинаетъ осторожно, издалека, констатированіемъ опять внѣшнихъ различій между «византійскимъ» искусствомъ въ смыслѣ «цареградскаго» (17) и «византійскимъ» въ смыслѣ вообще восточно-христіанскаго. И здісь О. И. Шмить замівчаеть, что всі росписн XI—XII в. «разко далятся на два группы: въ однихъ храмахъ символическія композиціи запимають только своды и стіны выше карниза, идущаго на уровит пять сводовъ, а въ другихъ мозанки или фрески заходять и на самыя стъны» (16). Но это дъление не ограничивается и указаннымъ временемъ, а можеть быть просліжено на памятниках того же «географическаго распредёленія» (16) и въ боле раннее время VI-VII-го въковъ (17). А именио: «ни въ одной изъ росписей, зависящихъ отъ Константинополя, стыныхъ мозаикъ ныть; оны есть въ храмахъ сыверно-адріатической [Равенна, Паренцо], сичилійской (sic) и русской группъ» (16). «Если не слу-

следуеть отметить, что «Спаситель въ архіерейском облаченіи и митре, правою рукою благословляющій, а левою держащій раскрытое евангеліе съ греческим текстомъ» (ib.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Ө. И. Шмита опечатка: стоить табл. III. — Описаніе не указываеть Денсуса. Теперь же мы имѣемъ подробное описаніе въ Дневникѣ Н. Я. Марра (ТР, VII, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чего и по описанію гр. Уваровой недьзя было вывести. Цромской мозамкѣ посвящено изслѣдованіе Я. И. Смирнова (ср. отчеть засѣд. РАО, за 1916 г.).

<sup>3</sup> О. И. Шмить пишеть о ней «роспись эта, какъ показывають, между прочимъ, и надписи, армянская» (63). Интересно бы узнать, что еще доказываеть, что она армянская?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См. табл. III въ Краткомъ каталогъ Анійскаго Музея, Н. Я. Марра, СПб. 1906 (АС, I), 3.

критика. 103

чайно появленіе стыныхъ мозанкъ въ Равенив, то не можеть оно быть случайнымъ и въ Сичиліи, и въ Россіи» (17), продолжаеть затімъ О. И. Шмитъ и, мелькомъ помянувъ Сирію, даеть понять, что «едва ли можно сомнъваться въ томъ, что не Константинополь, а именно Востокъ долженъ быль являться поставщикомъ произведеній искусства и художниковъ» (17). Въ частности, что касается Россіи, то кром' Константинополя «есть еще и Кавказъ, черезъ который Русь могла сообщаться непосредственно съ Востокомъ» (17); и именно здесь то впервые въ статье выдвигается Кавказъ, искусству котораго и посвящены ближайшія 4-5 страницъ (17-22). Правда, не сказано, паблюдается ли такая система распредъленія композицій и въ росписяхъ кавказскихъ или пътъ, но указывается на чрезвычайную скудость и огрывочность вообще нашихъ свёдёній о кавказскихъ росписяхъ. Вторично, уже подъ конецъ статьи, по поводу Кіевскаго Софійскаго собора авторъ отм'єчаеть, что «часть храма расписана мозанками, часть — фресками», въ то время какъ «ни въ одной церкви Константинополя или его культурной области мы такой смёси не встрёчаемъ» (58). И опять — въ отношени Кавказа — подкупающая читателя прямота: «я не знаю достовърно, встръчается ли указанная особенность въ кавказскихъ росписяхъ (данныя, которыми я располагаю, напримъръ — о Гелати, и о Тироми, слишкомъ неполны и неточны)». Такимъ образомъ прямо на Кавказъ и здёсь еще указанія пёть, а только слегка дёлается въ этомъ направленін намекъ, и притомъ производящій впечатльніе, будто изв'єстны еще какія-нибудь мозанки Кавказа, въ то время какъ въ дійствительности мы имбемъ только нъсколько случайныхъ почти извъстій, а не самые памятники. И только, наконецъ, на последнихъ страницахъ прямо говорится о «мозаичномъ искусствъ Кавказа», которому «мозаики св. Софін могутъ стилистически соответствовать» (65), могуть, если «изследовать росписи Кавказа и проверить, такъ ли это на самомъ деле, если только на Кавказъ еще сохранились пужные намъ художественно-историческіе документы» (66). Т. е. почти одновременно съ постулированіемъ въ Кіев'в «мастеровъмозаичистовъ, кавказцевъю (64), авторъ собственнымъ своимъ признаніемъ въ заключительныхъ словахъ вырываеть у себя изъ-подъ ногъ почву; правда, онъ подготовляетъ такой оборотъ уже 11/4 сграницами выше, резюмируя вопросъ о росписи св. Софіи Кіевскої, гдф, начиная за здравіе словами «самый вопросъ ставится въ столь опредъленную плоскость, факты такъ красноръчиво подсказывають, какъ именно разръшится со временемъ вопросъ», онъ кончаетъ однако за упокой, «что мы имъемъ право» «перестать признавать» константинопольскій догмать, не требуя доказательствъ (64). Такой только отрицательный выводъ изъ многообъщающихъ посылокъ является совершенно неожиданнымъ въ виду того, что уже съ первыхъ страницъ авторъ выдвигаетъ и опредъленно-положительный результать, именно свой иной, новый источникъ — кавказское искусство.

Постулированіемъ этого новаго источника отдана дань теченію нашего времени, какъ упоминалось уже, різко формулируемому опять тімъ же «пылкимъ» Стржиговскимъ, уже предположившимъ въ своей Амидъ армянскихъ мозанчистовъ и т. д. И на стагът Ө. И. Шмита отразилось и это распространенное, опять, повидимому, все съ легкой же руки Стржиговскаго, мите о томъ, что задаетъ тонъ армянское искусство . Это особенно характерно, такъ какъ согласно армянскимъ канонамъ отвергнуты всякія изображенія, кромт креста, и росписи, появляющіяся въ Арменіи въ позднюю эпоху XIII въка, считаются показателемъ массоваго перехода въ православіе. Такимъ образомъ говорить о самостоятельности армянскаго искусства въ сферт церковныхъ росписей представляется совершенно невозможнымъ. А между тъмъ Ө. И. Шмитъ стремится подчеркнуть значеніе Арменіи 2, указывая, «что именно Арменія и Кавказъявляются тою страною, гдъ» и т. д. (64, 35).

Итакъ вся статья является, какъ намъ кажется, типичнымъ отраженіемъ моды, пожалуй даже торопливымъ заб'єганіемъ впередъ нея. Благодаря этому становится возможнымъ такой хотя бы lapsus, какъ тодько что изложенный съ Арменіей. Но это еще не все. Ошибочень, мић думается, весь подходъ въ данныхъ «Замъткахъ». Во-первыхъ, О. И. Шинтъ, какъ и самъ заявляеть (15), даеть только иконографическія соображенія. «вовсе. конечно, не потому, чтобы иконографіи принадлежало туть последнее слово», а потому, что для стилистических время еще не настало»  $(15)^8$ . Но какъ же возможно добиться такимъ путемъ, при отсутствіи точныхъ историческихъ данныхъ для хронологіи, хотя бы тіни правдоподобія тіхъ или иныхъ конструируемыхъ связей или зависимостей. Такое опредъление посредствомъ иконографическихъ деталей происхожденія памятника возможно только въ случаяхъ, подобныхъ разработаннымъ проф. Д. В. Айналовымъ специ-Фическимъ палестинскимъ сюжетамъ, но не совершенно независимыми отъ такихъ элементовъ крупными композиціями общаго характера и значенія. И по самой стать в очевидно, что самъ О. И. Шмитъ тоже считаетъ невозможнымъ добиться научныхъ результатовъ безъ стилистическаго анализа (ср. 15). Но онъ не хочеть примириться и на простой публикаціи памятниковь и, за невозможностью дать стилистическій анализь, онъ старается замібнять его «построеніемъ характеристикъ народовъ» (33 прим.). По такимъ характеристикамъ распредъляются затъмъ тъ или иные изводы композицій (напр., относительно Причащенія Апостоловъ: историческая версія — семитамъ, догматическая — эллинамъ, а мистическая — малоазійцамъ: 34). Я сказалъ только что: замънить стилистическій анализъ построеніемъ характеристикъ, но, пожалуй, это невърно, пожалуй, въ этомъ построеніи ему представляется ньчто большее. О. И. Шмитъ требуетъ, чтобы исторія византій-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ то время какъ Н. П. Кондаковъ пространно обосновываль преимущественное значеніе и роль грузинскаго искусства (Древняя архитектура Грузіи, 1876 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> При этомъ упускаетъ изъ виду, что основатель грузинскаго Петрицовійскаго монастыря быль по національности вринниномъ (см. Н. Я. Марръ, ВВр, т. XII, отд. отт., стр. 21 сл.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Правда, кос-гдѣ онъ же упоминаеть и о существующихъ стилистическихъ различіяхъ (напр., стр. 17, 65).

скаго искусства стала темъ, «чемъ ей быть надлежить, -- одною изъ главъ всемірной исторіи искусства» и стала «считаться съ психологическою основою всякаго художественнаго творчества» (32-33). Не будь къ этимъ словамъ дальнъйшаго комментарія, и мы были бы готовы присоединиться виолнъ и безъ всякой оговорки къ такому требованію 1. Но, по мнёнію Ө. И. Шмита, «искусство вовсе не есть продукть сознательнаго творчества художниковь, а есть отражение массовой, коллективной души народа» и «эта душа не измѣняется въ глубинахъ своихъ» (33). Для иллюстраціи этого положенія авторъ пытается туть же набросать основныя черты «художественной психологін семита» (33), основанной «на всевозможныхъ обще-историческихъ и географическихъ данныхъ» (33)<sup>9</sup>. И далье въ назидание: «историку искусства следовало бы признать за своею наукою право на собственный методъ стилистико-психологического анализа, методъ, основанный на свойствахъ того именно матеріала, надъ которымъ работаетъ исторія искусства» (33-34). Итакъ, съ одной стороны, какъ будто признается необходимость стилистическаго анализа, а съ другой выставляется требование нъкоего «собственнаго метода стилистико-психологического анализа», что есть построеніе характеристикъ народовъ. На деле же «первостепенные вопросы разрешаются съ налета» (5), совершенно бездоказательно, благодаря, именно, отсутствію строгаго стилистическаго анализа сравниваемыхъ группъ памятниковъ.

Это, по нашему мижнію, одинь въ корив неправильный подходъ всей работы. Что касается другого, то онъ состоить въ следующемъ. Увлеченный своимъ построеніемъ характеристикъ народовъ, подъ которое поверхностно ему безъ труда удается подогнать наличные факты росписей, О. И. Шмитъ оперируетъ такимъ образомъ надъ матеріаломъ, въ которомъ продолжается по существу, по стило искусство древнихъ съ несущественными и естественными мъстными чертами, какъ то ясно видно на миніатюрахъ того же евангелія Рабулы. А между тымь, если искать рызкихь, опредыленныхъ, своист словъ въ христіанскомъ искусствь, то это въ архитектурь его. Здёсь несомнённо кардинальное отличіе однёхъ странъ отъ другихъ и здёсь несомнъненъ творческій вкладъ Востока въ отличіе отъ Рима, и при томъ не только или, быть можеть, не столько Востока въ лиць Константинополя, какъ христіанскаго Востока. Въ архитектуръ именно и Кавказъ имъетъ свои собственныя достиженія, которыя пріобрели значеніе и за пределами его. Въдь и самъ О. И. Шмитъ указываетъ на примъръ церкви въ Мокви 957 года, планъ которой «почти въ точности совпадаеть съ планомъ Деся-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Еще въ примъчаніи на стр. 15 онъ указываеть на общераспространенный дефекть, что произведеніе искусства разбирается не «какъ цълое, а какъ сборникъ деталей»; но для него разборъ, какъ цълого, равнозначущъ разбору «какъ выраженію опредъленнаго художественнаго (?!) міросозерцанія».

 $<sup>^2</sup>$  Стржиговскій тоже любить находить какія то подсознательныя залежи немѣняющихся художественныхъ формъ. У него это, пожалуй, еще менѣе согласуется съ данными психологіи, чѣмъ у  $\theta$ . И. Шмита, но за то подкупасть смѣлостью полета фантазіи.

тинной церквя» (51), а столбы, на которыхъ держатся своды храма, имъютъ агоризонтальное съчение въ видъ равноконечнаго креста о короткихъ рукавахъ» (57), такъ же какъ въ Кіевѣ и Черниговѣ. Стоить здѣсь же упомянуть, что еще Стржиговскій бросаль мимоходомь замічанія о зависимости Кіевскаго Софійскаго собора все оть той же церкви въ Мокви 1. Въ планъ Софійскаго собора О. И. Шмитъ отмічаеть, что «съ сівера и юга къ зданію примыкають широкія продольныя галлерев, нікогда открывавшіяся паружу аркадами на столбахъ» (55)3, т. е. спеціально кавказская, правда, повидимому, древижищаго періода, особенность. Воть, почему, думается мик, правильно была понята задача исторіи искусствъ, когда «обращали вниманіе почти исключительно на кавказскую архитектуру» (20), воть почему правильно было въ 80-хъ годахъ «любовно» (22 прим.) разрабатывать архитектурные вопросы въ программъ, а посвятить росписямъ одинъ только, суммарный вопросъ. Мы говоримъ правильно, темъ более что до самаго последняго времени такъ называемое «византійское искусство» было занято въ концъ концовъ исключительно только росписями, миніатюрами и т. д.

Мы считали нужнымъ подробно остановиться на разсмотрѣніи тѣхъ доводовъ, которые приводятся въ защиту положенія о связи, о зависимости русскаго начальнаго искусства отъ искусства кавказскаго, и затѣмъ о выходящемъ за мѣстные предѣлы значеніи послѣдняго. И если въ отношеніи перваго разсмотрѣнная статья не оправдала предвѣщавшихся перспективъ, то въ отношеніи второго, дѣйствительно, намѣчаются уже отдѣльныя линіи, но онѣ идутъ нѣсколько въ другомъ направленіи — и мы считали нужнымъ указать и на это. Тѣмъ болѣе это представлялось правильнымъ, что и самъ авторъ пишетъ (5): «я не имѣю претензіи разрѣшить окончательно поднимаемые мною вопросы, напротивъ, — я пменно и стремлюсь показать, что вопросы эти очень важны, но не могутъ быть разрѣшены, потому что памятники недостаточно еще изслѣдованы».

Въ заключение мы считаемъ нужнымъ подчеркнуть, что своей замѣткой мы хотѣли именно привѣтствовать пробуждающійся такимъ образомъ широкій интересъ къ искусству Кавказа христіанской поры и высказать надежду, что оно и впредь будетъ привлекать къ себѣ вниманіе ученыхъ и что вмѣстѣ съ тѣмъ будетъ воздѣлываться наша бѣдная еще работниками научная нива.

Г. Н. Чубиновъ.

Петроградъ 31 мая 1917.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kleinasien, 1909, crp. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. стр. 48 о Десятинной церкии, гдъ указаны «притворы-галлереи».

## Къ исторіи сирійскаго сказанія о св. Мар-Евгенъ.

## 1. Прозаическое Житіе Мар-Евгена.

Постановка вопроса: теорія Labourt'a. — 2. Не использованные списки житія Мар-Евгена
и взаимоотношеніе сохранившихся редакцій. — 3. О судьба легенды до ІХ вака.

1.

Общее несторіанамъ и яковитамъ преданіе, закрѣпленное въ богослужебномъ культѣ тѣхъ и другихъ, связываеть важиѣйшіе факты начальной исторіи спрійской церкви съ именемъ св. Мар-Евгена , египетскаго монаха

<sup>1</sup> Пользуюсь для транскрипцін греческимъ прототипомъ сирійскаго 🛶 🗽 не только накъ болъе для насъ привычнымъ, но еще и потому, что вокализація сирійскаго далеко не вполић устойчива какъ во второмъ, такъ и въ первомъ слогъ. Правда, несторіане по крайней мъръ съ XI в. (см. напр. Wright, Catalogue of the Syriac Ms. of Brit Mus. 187a) употребляли принятую и теперь въ богослужебныхъ книгахъ вокализацію 🛶 🤫 что должно звучать по восточному произношенію какъ Aughen, или — скорфе — какъ нъчто среднее между Aughin и Aughen (Nöldeke, Syrische Gramm.<sup>2</sup>, стр. 32<sup>2</sup>). Но современные несторіане произносять, повидимому, «Ogin» (Maclean and Brown, The Catholicos of the East and his People, London 1892, стр. 850). У монофиситовъ, даже изъ области мафріана, въ XII—XIII вв. не было последовательной вокализаціи. Такъ, въ рп. Брит. Муз. Add. 14.788 отъ 1199 Р. Х., писанной одною рукою монофисита изъ Тагрита (правда, въ Скитскомъ монастырѣ Богородицы), можно видёть следующіе образцы вокализацін: рок, рок, рок и, наконецъ, поздивитею рукою Современные яковиты Тур-Абдина произносять въ соединеніи съ " «Maroge», что у курдовъ звучить какъ «Maroké» (Pognon, Inscriptions semitiques de la Syrie, de la Mesopotamie etc., Paris 1907, стр. 109). Нужно замътить, что имя «Евгенъ», всегда употребляемое въ соединени съ 🔁 — «Мар-Евгенъ» (за исключеніемъ случаевъ, когда эта прибавка мъщаеть стихосложению, или когда объ Евгенъ говорять его враги), уже въ древитанией относящейся къ Евгену рукописи IX—X в. Mus. Br. Add. 14.653 пишется слитно 🔑 съзова въ поздиъйшихъ памятникахъ (яковитскихъ съ XVII в.) имъетъ Incorinaccia Bocross. 8

изъ обители св. Пахомія. «Во времена паря Константина» Мар-Евгенъ переселился со своими учениками въ Месопотамію, въ область г. Несибина (Беть-'Арбайе), и здёсь, на гор'в Изала, близъ селенія М'арре, основаль первую на востокъ обитель, которая стала разсадникомъ не только монашества, но и христіанства и правов'єрія для «вс'єх» странъ востока». Мар-Евгенъ обращаль язычниковъ и боролся съ ересями (маркіонитствомъ и манихействомъ) въ странъ Бет-'Арбайе и прилегающихъ къ ней съ съверо-востока областяхъ Бет-Кардо и Бет-Забдай, а послё передачи г. Несибина ромеями персамъ (363 г.), уже незадолго до своей смерти, онъ получиль у Шапура II разръщение строить церкви и монастыри во всемъ царствъ персидскомъ и послалъ своихъ учениковъ, въ количествъ 72-хъ (подобно Христу), въ разныя страны Месопотаміи и Персіи (а по монофиситскимъ преданіямъ и въ страны, лежащія далеко на западъ отъ Несибина) для устройства церквей и монастырей и для борьбы съ язычествомъ и ересями. Поэтому сирійцы съ полнымъ убъжденіемъ называють Мар-Евгена «отцомъ всёхъ монаховъ» востока, просвётителемъ или «учителемъ восточныхъ странъ», «строителемъ церкви» восточной и даже «вторымъ Христомъ» (حسنك درون الله حسب المنك)1.

Не такъ прочно дело обстоить въ исторической науке. Отсутствие всякихъ упоминаній объ Евгене въ источникахъ вполне достоверныхъ и обиліе разныхъ историческихъ несообразностей въ самой легенде объ Евгене до сихъ поръ мешали признать въ ней хотя бы зерно истины, несмотря на то, что не было недостатка въ добромъ желаніи ее оправдать, къ

такой видь: Δοτω. Можеть быть, въ древнѣйшее время имя προизносилось ближе къ греческому εὐγεν[ής]: что сирійцы знали о происхожденіи πος оть εὐγενής, это можно видѣть въ ихъ богослужебныхъ пѣснопѣніяхъ (Maclean, East syrian daily Offices, Lond. 1894, стр. 137). Но въ древнѣйшей относящейся къ Евгену рукописи Add. 14.653 это имя нигдѣ не вокализовано (за исключеніемъ единственнаго случая можеть быть не предумышленнаго). Точно также нельзя сказать съ увѣренностью, что въ древности сирійцы всегда произносили имя Евгенъ съ удареніемъ на послѣднемъ слогѣ. Если предположенія Grimme (Grundzūge der syrischen Betonungs- und Verslehre. ZDMG XLVII, стр. 279 ff.) относительно сирійскаго стихосложенія правильны, то авторъ печатаемой ниже мемры объ Евгенѣдолженъ былъ произносить это имя съ удареніемъ на первомъ слогѣ (репиltіma).—Не пишу «Евгеній», потому что въ сирійской агіологіи встрѣчается другое имя мома и мома мома смотя нужно замѣтить, что напр. у Іоанна Ефесскаго мома слогѣ (употребляются въ отношеніи къ одному лицу—Евгенію еп. Селевкіи Исавр. VI в. (Си гетоп, The third part of the Eccles. History of John of Ephesus, стр. 309, ср. 314).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, Acta martyrum et sanctorum, t. III, crp. 480. Assemanus, Bibliothecae Vaticanae codicum mss. catalogus, t. II, crp. 493. Sachau, Verzeichniss der syrischen Handschriften v. E. Sachau, Berlin 1899, B. I, crp. 129.

чему побуждало импонирующее единодушіе касательно Евгена враждебныхъ другь другу религіозныхъ секть, а также потребность заполнить чёмъ-нибудь пустоту въ историческихъ свёденіяхъ о той эпохе, которой касается легенда. Ассеманій, св'єд'внія котораго объ Евген'в исчерпывались краткими известіями арабскихъ хроникъ (Марія-ибн-Сулеймана и Амранби-Матты) и религіознаго гимна Георгія Варды, пытался оправдать легенду путемъ отождествленія Мар-Евгена съ упоминаемымъ у Созомена (VI 33) Фаданскимъ отшельникомъ «Аономъ», при чемъ предполагалось, что греческое «'Ашилс» есть сирійское \_ сыст, звучащее у «восточных в» сирійцевь какъ «avun», и что сирійскіе монахи называли этимъ нарицательнымъ именемъ Евгена какъ родоначальника восточнаго монашества 1. Несмотря на искусственность этого отождествленія, которой не могь не чувствовать и самь Ассеманій, вынужденный присоединить къ «Аону» въ качествъ двойниковъ Евгена еще подлиннаго св. «Абуна» з и даже св. «Абу» з, при чемъ каждый езъ этихъ предподагаемыхъ двойниковъ Евгена настойчиво предъявлять свое alibi 4, — гипотеза Ассеманія стала нікотораго рода «общинъ мъстомъ», которымъ охотно пользовались, хотя и съ оговорками, ть, кому приходилось насаться этого вопроса миноходомъ, даже и тогда, когда были уже опубликованы болбе обельные матеріалы, относящіеся къ Мар-Евгену<sup>5</sup>. Въ 1892 г. Р. Bedjan впервые издалъ пространное житіе Мар-Евгена, написанное, будто бы, ученикомъ его Мар-Михаиломъ 6, по двумъ рукописямъ: — Лондонской (Add. 12.174) и Берлинской (Sachau 222), изъ которыхъ первая писана въ 1197 Р. Х. въ монастырѣ Бар-Саумы (близъ Мелитены) подъ непосредственнымъ руководствомъ знаменитаго яковитскаго патріарха Михапла І7, а другая представляеть копію съ неизвъстнаго намъ восточнаго оригинала, сдъланную въ 1881 г. въ Алкошѣ8. Кромѣ того, въ 1890—1895 годахъ Беджаномъ были изданы житія шести учениковъ Мар-Евгена: Даніила 9, Шаллиты 10, Мики 11, Іоны 12,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Assemanus, Bibliotheca Orientalis, II: diss. «de monachis»; III 2, 862.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. III 1, 343; III 2, 864.

<sup>3</sup> Ibid, II, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cp. B. O. III 1, 94; 590 n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Напр. O. Zöckler, Askese und Mönchtum, B. I, Frankfurt a.M. 1897, стр. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Acta martyrum et sanctorum, tom. III, 376-480.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wright, Catalogue of the Syr. Ms. in Br. Mus. 1188a.

<sup>8</sup> Sachau, Verzeichn. II, 290-291.

<sup>9</sup> Acta mart. III, 481-510.

<sup>10</sup> Ibid. I, 424-465.

<sup>11</sup> Ibid. III, 510-534.

<sup>12</sup> Ibid. I, 466-525.

Малке 1 и Исаін 3, а н'Есколько поздн'ве Scheil'емъ было опубликовано житіе еще одного ученика — Веніамина (оказавшееся, правда, тождественнымъ съ изданнымъ ранъе житіемъ Мики). Большое значеніе для легенды о Мар-Евгент имъла, далъе, изданная въ 1896 г. J.-B. Chabot «Кинга цъломудрія» Ишо'денаха митрополита Басры (Прат-Майшанъ)—автора, какъ предполагалось, VIII стольтія , который даеть нысколько краткихъ, но съ виду вполнъ историчныхъ свъдъній объ Евгенъ и ибкоторыхъ его ученикахъ. Однако, опубликование этихъ новыхъ документовъ не столько разъяснило, сколько осложнило вопросъ о Мар-Евгенъ. Правда, на первыхъ поражь новые документы истолкованы были въ благопріятномъ для достовърности легенды смыслъ. Въ такомъ именно смыслъ высказался относительно основныхъ фактовъ легенды издатель «Книги начальниковъ» Оомы Maprckaro W. Budges. Къ нему присоединился и Duval въ своемъ очеркъ «Сирійской литературы» 6. Но въ 1901 г. Westphal въ своихъ «изслідованіяхъ объ источникахъ хроники Марія-иби-Сулеймана и его эпитоматоровъ объявиль легенду о Мар-Евгенъ «не имъющею совершенно никакой цённости» фабрикаціей позднейших египетских и сирійских монаховь и притомъ фабрикаціей дурного вкуса 7. Правда, Westphal не углублялся въ историко-литературное изследование легенды, и его отрицательное суждение о ней основывалось болье на эстетической и этической ея оцынкы. Но въ 1905 г., повидимому, независимо отъ Westphal'я в, аналогичное сужденіе о легендъ высказалъ J. Labourt, ранъе державшійся взгляда Budge'a 9. Въ своей книге о «христіанстве въ Персіи» Labourt впервые подвергъ легенду о Мар-Евгенъ болъе или менъе подробному историко-литературному анализу 10, и его выводы о ней, кажется, можно считать послъднимъ словомъ науки по данному вопросу. Они заключаются въ следующемъ.

Если исключить извъстія Марія и Амра, не имъющія самостоятельнаго значенія, мы имъемъ три редакціи житія Евгена 11: лондонскій кодексъ Add.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. V, 421-469.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. III, 534—571. Не называемъ святыхъ, которые только именуются учениками Евгена, въ родѣ Финхеса (ib. IV, 208—218).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ZA XII (1897), 64-91.

<sup>4</sup> MAH XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Budge, Book of Governors, Lond. 1893, vol. I, crp. XLIV-XLV, CXXV.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Litt. Syr. <sup>3</sup> 155, 179—181.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Untersuchungen über die Quellen und die Glaubwürdigkeit der Patriarchalchroniken des Mari ibn Sulaiman etc., Strassburg 1901, crp. 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> J. Labourt, Le Christianisme dans l'Empire Perse, Paris 1904, crp. XVIII n. 1.

<sup>9</sup> Revue d'Histoire et de Litt. religieuses, 1902. См. Labourt, ц. с., стр. 303, прим. 3.

<sup>10</sup> Le Christianisme dans l'Empire Perse, crp 302-315.

<sup>11</sup> Ib. 303, 309.

12.174, Берлинскій «Sachau 222» и краткое сообщеніе «Книги ц'яломудрія» Ишо денаха (гл. 1). Для оцънки сравнительной древности редакцій можеть служить имфющійся во всехъ редакціяхъ списокъ учениковъ Мар-Евгена, обнаруживающій постепенное нарастаніе имень въ связи съ развитіемъ легенды 1. Берлинскій кодексь, содержащій въ конці житія списокъ 72-хъ учениковъ Мар-Евгена съ прибавленіемъ еще двухъ сестеръ его, представляеть самую позднюю изъ трехъ редакцій и именно не ранбе XI вбка, потому что въ этомъ спискъ названы, между прочимъ, не только извъстный подвижникъ Х-го въка Іосифъ Бусная († 979), но и его ученикъ и біографъ Іоаннъ бар-Калдунъ<sup>2</sup>. Напротивъ, Лондонскій, Add. 12.174 представляеть самую раннюю редакцію, потому что имінощійся здісь вы конці житія списокъ содержить всего лишь 9 именъ учениковъ и имя одной сестры Евгена. Наконецъ, третъя редакція, данная въ краткомъ сообщеніи Ишо'денаха, занимаеть среднее положеніе: находящійся здёсь (гл. 1) списокъ называеть 12 учениковъ и двухъ сестеръ Евгена<sup>8</sup>. Эта редакція, по Labourt'y, относится къ X вѣку: Labourt полагаеть, что Ишо'денахъ писалъ не въ концъ VIII в., а послъ 900 года на томъ основании, что въ одномъ изъ его сообщеній (гл. 47) имъется замътка о событіи 849—850 г. Р. X.4. Допуская, далье, что Ишо'денахъ пользовался редакціей Add. 12.174, на томъ основаніи, что онъ прибавляєть въ самомъ концѣ своего списка имя Михаила—предполагаемаго этою редакціей автора житія, Labourt охотно соглашается назначить по крайней мъръ 100 лът промежутка между редакціей Add. 12.174 п «Книгою цѣломудрія» 5. Такимъ образомъ древнѣйшая редакція житія, данная въ Add. 12.174, возникла, по Labourt'у въ IX вѣкѣ, но едва ли ранће «Книги начальниковъ» Оомы Маргскаго (т. е. 840 Р. X.), потому что последній хранить объ Евгене «абсолютное» молчаніе в. Можеть быть, Оома быль современникомъ возникновенія житія, но еще не зналь его, или просто игнорироваль, потому что легенда тогда не получила еще всеобщаго признанія 7. — Им'єя въ виду, съ одной стороны, сравнительно позднее происхождение житія Евгена, съ другой стороны — абсолютное молчаніе о немъ источниковъ древнъйшихъ (напр. Өедорита и Созомена) и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ib. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. 310.

<sup>4</sup> Ibid. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 311.

<sup>6</sup> Ibid. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. 312.

особенно Оомы Маргскаго 1, Labourt приходить къ заключенію, что житіе не имъетъ историческаго значенія, что оно вымышлено монахами со спеціальною цізью возвеличенія монастыря Мар-Евгена близь М'арре . — Возникновеніе житія Labourt ставить въ связь съ возвышеніемъ этого монастыря при митрополить Несибинскомъ Рузбигань, который, по Ишо'денаху (гл. 107), былъ ранъе настоятелемъ монастыря Евгена и, сдълавшись митрополитомъ, подарилъ ему помъстье — селеніе Гизганъ (Дъсо). Это произошло, по Labourt'y, между 750—800 годами<sup>8</sup>, такъ какъ тотъ же Ишо'денахъ (гл. 107) сообщаетъ, что Рузбиганъ принялъ монашество «изъ рукъ» Ишо'яба — племянника католикоса Слибазки, который умеръ въ 728 Р. Х. Тогда то и должно было появиться житіе Мар-Евгена во славу его монастыря. Но Labourt полагаеть, что появившееся тогда житіе не было впервые сочинено, а представляло собою лишь развите и несторіанскую обработку существовавшей уже ранье и именно монофиситской легенды. Дело въ томъ, что по той же «Книге целомудрія» (гл. 106) предшественникъ Рузбигана по управленію обителью Мар-Евгена Авраамъ изъ М'арре пришелъ въ обитель, когда она была въ «развалинахъ», и ее «возстановиль». Отсюда Labourt заключаеть, что монастырь Евгена принадлежаль ранке монофиситамь, и что только впоследствии несторіане, вытёснивъ своихъ противниковъ изъ области М'арре, заняли брошенный ими монастырь, а вм'єст'є съ монастыремъ взяли у монофиситовъ и легенду объ его основатель в подтверждение этого предположения Labourt указываеть слёды монофиситского происхожденія легенды въ древнёйшей, по его мивнію, редакціи житія Add. 12.174: молитвенное призываніе «Матери Божіей» въ концѣ житія, преобладаніе «западныхъ» именъ въ краткомъ спискъ учениковъ Евгена (какъ Гурій, Серапіонъ, Өекла), а также и то обстоятельство, что Ишо денахъ, перечисляя (по житію) учениковъ Евгена, не въ состояніи указать, какіе именно несторіанскіе монастыри ими были основаны 6. Последніе выводы изъ всехъ этихъ разсужденій таковы: «можно безъ всякой непоследовательности вычеркнуть имя Евгена изъ начальныхъ льтописей монашества» 7; легенда о Мар-Евгень относится къ эпониму, а можеть быть и къ дъйствительному основателю монастыря близъ М'арре,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 308-309.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 311—312

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 314.

<sup>4</sup> Ibid. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid. 313.

<sup>7</sup> Ibid. 314-315.

въроятно, монофиситу, жившему ранъе VIII в. 1; въ дъйствительности монашество египетскаго образца введено было у восточныхъ сирійцевъ согласно Оомъ Маргскому, «не ранъе конца VI в.» Авраамомъ Кашкарскимъ, «Великая обитель» котораго находилась на той же горъ Изала, гдъ и монастырь Евгена 2.

Въ настоящемъ случат я имтю въ виду исключительно литературную исторію легенды и не задаюсь цілью доказывать или опровергать ея историческую достовърность. Тъмъ не менъе нельзя не замътить, что доводы Labourt'a противъ достовърности легенды не достаточно убъдительны. «Молчаніе» объ Евгент древнтишихъ источниковъ могло бы имть значеніе, если бы дошедшіе до нась обрывки древней сирійской агіологической литературы не были такъ бъдны и такъ случайны, если бы сохранились такіе труды общаго характера какъ «рай восточныхъ» Іосифа Хаззаи, или «Доблести аскетовъ, что въ землѣ восточной» Сагдоны<sup>в</sup> и т. п. Что касается греческихъ историковъ (Оеодорита и Созомена)4, то нужно имъть въ виду, что широкая извъстность Евгена, какъ «отца» восточнаго монашества по самой легендъ начинается съ 363 года, т. е. съ того времени, когда область Несибина навсегда отощла къ персамъ, и когда свъдънія грековъ объ этой отдаленной странь, и прежде незначительныя, естественно стали еще болье бъдными и случайными. Достаточно сопоставить, напр., молчаніе «хорошо осведомленнаго» Оеодорита о персидскихъ подвижникахъ 5, и 1-ую главу VI-ой кн. Оомы Маргскаго в, чтобы убъдиться, что этому молчанію нельзя придавать большого значенія. Изъ той же главы совершенно очевидно, что монашество существовало въ Персін задолго до Авраама Кашкарскаго, и что Оома называетъ Авраама отцомъ монашества не въ прямомъ смыслъ. Другой аргументь противъ достовърности легенды—наличность въ ней историческихъ несообразностей — значительно ослабляется уже въ построеніи Labourt'a тыть предположениемъ, что легенда прошла сложную литературную исторію, и что уже въ VIII в. она подверглась радикальной переработкъ. Слъдовательно, какова была ея первая редакція, мы не знаемъ.

Точно также и суждение Labourt'а о позднемъ происхождении житія Евгена, поскольку оно основывается на умолчании о немъ Өомы Маргскаго,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 31, 315 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Thom. Marg. Hist. Monast. I, 34, Budge I, 62. О богатствъ сирійской агіологической литературы неоднократно упоминаеть Өома Маргскій, см. напр. I 1, Budge I, 15.

<sup>4</sup> Labourt, op. cit., 308.

<sup>5</sup> Labourt, op. cit., 315-316.

<sup>6</sup> Budge I, 328 sqq.

нельзя считать достаточно прочнымъ. Значение этого аргумента, впервые выставленнаго Ассеманіемъ 1, въ построеніи Labourt' а обезпівнивается признаніемъ, что легенда уже въ вид'є пространнаго житія существовала ранее «Книги начальниковь». Какъ ни старается Labourt приблизить эноху Рузбигана ко времени появленія этой книги (840 г.), все таки ихъ разділяєть періодъ по крайней мірів вь 60—100 літь 3, — время достаточное для распространенія извъстности монастыря и его легенды. Значить, причину молчанія Оомы нужно искать не въ томъ, что онъ не зналь о монастыръ Евгена и его легендъ 3, а въ какихъ-нибудь особыхъ соображенияхъ автора. Ссылку на то, что исторія Оомы имбеть местный характерь (действительно, онъ пишетъ въ сущности исторію только двухъ монастырей области Марги: Бет-'Абе и св. Кипріана), Labourt считаеть «не им'ьющею силы» 4, потому что во «введеніи» къ своей исторіи (І 3) Оома перечисляєть всёхъ вообще извъстнъйшихъ подвижниковъ древности и однако ничего не говоритъ объ Евгенъ: онъ называетъ библейскія имена, потомъ имена египетскихъ подвижниковъ и затъмъ прямо переходить къ основателю «Великой обители» Аврааму 5. Однако и это указаніе Labourt'a, можно сказать, тоже «не имъетъ силы»: въ VI книгъ своей исторіи Оома называетъ цълый рядъ подвижниковь и монастырей съверной Марги, которые были тамъ еще во времена Валента 6, т. е. болбе, чтыть за 100 леть до Авраама, да и самый монастырь Бет-'Абе, какъ видно изъ I 14, возникъ еще до Авраама, потому что первые ученики Авраама, которые явились въ Бет-'Абе ранбе «основателя» этого монастыря (также ученика Авраама) Іакова Лашомскаго, пришли, по словамъ Оомы, въ существовавшую уже тогда «хирту» (μάνδρα, χοινόβιον) Бет-'Абе 7. Почему Оома не назваль въ своемъ «введе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O., III 1, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если согласиться съ утвержденіемъ Labourt'a (ор. сіt., 812), — правда, ни на чемъ не основаннымъ, — что сообщеніе Марія о посвященіи Рузбигана Слибазкою (т. е. до 728 г.) невърно, то все таки остается непреложнымъ фактъ, что въ 790 г. митрополитомъ Несибинскимъ былъ уже не Рузбиганъ, а Іоханнанъ (J.-B. Chabot, Synodicon Orientale, Paris 1902, стр. 608 прим. 3).

<sup>3</sup> Въ числѣ своихъ источниковъ Оома называетъ, между прочииъ, Житіе Бар'идты, составленное абою Іоханнаномъ VII в. (I 4, I 23, I 14 и др.). Житіе не дошло до насъ, но сохранившаяся стихотворная передѣяка житія, составленная нѣкінмъ Авраамомъ (ранѣе XII в.) имѣетъ упоминаніе о «раббанѣ Мар-Евгенѣ великомъ» (Budge, The Histories of Rabban Hormizd and Rabban Bar-'Idta, vol. I въ Luzac's Semitic Text and Translation Series IX, London 1902, стр. 138, ср. стр. XXXII.

<sup>4</sup> Labourt, op. cit., etp. 809.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Budge I, 21-22.

<sup>6</sup> VI, 1, 12, Budge I, 328-333, 363 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Budge I, 37.

ніи» на одного изъ известныхъ ему Маргскихъ подвижниковъ IV в. и умолчаль даже о подлинныхъ «основателяхъ» своего собственнаго монастыря Бет-'Абе? Изъ самой «Книги начальниковъ» видно, что Авраамъ Кашкарскій быль реформаторомь монашества въ несторіанскомь дух в и могь быть названъ отцомъ особаго несторіанскаго монашества: по словамъ Оомы, "истинные» (т. е. несторіанскіе) монахи были и до Авраама, но они даже наружнымъ своимъ видомъ не отличались отъ «стриженыхъ севиріанъ» 1. Весьма в фоятно, что Оома, явный поклонникъ своего особеннаго несторіанскаго монашества, говоря о его происхожденіи, хотёль подчеркнуть значеніе Авраама и нам'єренно оставиль въ тіни все предшествовавшее ему монашество, не отличавшееся отъ монашества монофиситского. Во всякомъ случав Оома могь умолчать въ своемъ «введеніи» объ Евгенв по тымь самымъ мотивамъ, по которымъ онъ не упомянулъ здёсь объ Іоаннё въ Нираб-Барзай (IV в.) — основатель монашества въ съверной Маргъ, легенда котораго была ему хорошо известна<sup>2</sup>. Такимъ образомъ умодчаніе Өомы Маргскаго само по себь о позднемь происхождении легенды Мар-Евгена говорить не можеть. — Тъмъ менъе, конечно, возможны какіе либо выводы въ этомъ смысле изъ показанія Ишо'денаха о Рузбигане. Оно не говорить ничего ни о легендъ, ни даже о возвышени обители, а только о томъ, что Рузбиганъ подарилъ обители Евгена селеніе Гизганъ. Здісь мы имівемъ діло съ простой конъектурой, которая могла бы иміть значеніе лишь въ томъ случать, если бы были на лицо другія положительныя данныя въ пользу того, что легенда возникла въ эпоху Рузбигана.

За отсутствіемъ всякихъ постороннихъ данныхъ, въ нашемъ распоряженія остается только самая легенда, основою которой служить житіе Мар-Евгена, и изследованіе ея является единственнымъ путемъ къ разрешенію вопроса объ исторической достоверности личности Евгена и его деятельности. Здёсь требовалось бы прежде всего попытаться установить происхожденіе легенды и ея первоначальный составъ путемъ сравненія сохранившихся редакцій житія и изследованія его источниковъ и затемъ, освободивъ первоначальное ядро житія отъ позднейшихъ наслоеній, оценить его достоверность съ точки зрёнія историческихъ условій IV века. Поэтому вполне целесообразна сделанная Labourt'омъ первыя попытка разобраться въ редакціяхъ житія съ целью установить его древность и происхожденіе. Но здёсь у Labourt'а имеется одно крупное недоразуменіе, которое въ сущ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I, 4, Budge I, 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> VI, 12, Budge I, 368 sqq.

ности уничтожаетъ все его выводы. Опенивая редакціи по спискамъ учениковъ Евгена (методъ вполнѣ раціональный), Labourt просмотрыть то обстоятельство, что въ Add. 12.174, кром' краткаго списка изъ 9 именъ въ конц' житія, списка дъйствительно древняго, имъется, какъ и въ Берлинскомъ кодексъ, еще другой списокъ въ срединъ житія, гдъ насчитывается уже 29 именъ, т. е. значительно больше, чёмъ у Ишочденаха 1. Кромё того, въ Add. 12.174 есть уже рычь о «70-ти мужахъ», которые пришли съ Евгеномъ изъ Египта<sup>9</sup>, тогда какъ у Ишо денаха говорится только о «18-ти» спутникахъ Евгена в и даже у Марія-ибн-Сулеймана только о «28-ми» . Очевидно, порядокъ редакцій долженъ быть изміненъ: на первомъ місті будеть Ищо денахъ, за нимъ-столь пренебрегаемый Labourt onъ Марій и только потомъ Add. 12.174 и Бердинскій кодексъ. Но отсюда следуеть, что и возрасть древныйшей извыстной намь редакців житія будеть опредыляться, по Labourt'y, не IX-мъ, а X-мъ въкомъ, и что всь соображенія о монофиситскомъ происхождение житія отпадуть сами собою: древивищая изв'єстная намъ редакція легенды будеть несторіанскою. Впрочемъ, что касается вопроса о древности житія, то здёсь преувеличенная опенка Add. 12.174 съ избыткомъ покрывается у Labourt' а излишнимъ скептицизмомъ по отношенію къ Ишо денаху. Но объ этомъ річь будеть ниже. Во всякомъ случать, за исправленіемъ указаннаго недосмотра, отъ всего построенія Labourt'a остается одинъ только правильный выводъ о сравнительно позднемъ происхожденіи Берлинской редакціи, и литературная исторія легенды остается мало разъясненною.

2.

Въ интересахъ дальнъйшихъ разысканій не безполезно будеть указать на нѣкоторые еще не использованные матеріалы, имѣющіе прямое отношеніе къ литературной исторіи житія Мар-Евгена. Имѣю въ виду прежде всего и главнымъ образомъ рукопись Mus. Brit. Add. 14.653, заслуживаю-

¹ Add. 12.174 fol. 267v — 268r, ср. Bedjan III, 425—426. Этотъ недосмотръ объясняется, очевидно, способомъ изданія житія у Bedjan ³а. Здѣсь не только невозможно установить, что къ какой рукописи относится, но иногда нельзя съ увѣренностью сказать, приводятся ли подъ строкой варіанты или конъектуры издателя. Замѣчу кстати, что и нмя Лазарь, на которое ссылается Labourt въ доказательство монофиситскаго происхожденія древнѣйшей редакціи (ор. cit., 313), отсутствуеть въ Add. 12.174, fol. 171v, а.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan III, 387. Add. 12.174 fol. 261r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Гл. 3, Chabot, стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Maris, Amri et Slibae De patriarchis nestorianorum commentaria, ed. H. Gismondi, P. I (Romae 1899), versio, crp. 23.

щую особаго вниманія уже въ силу своей древности. Рукопись не датирована, но Wright по палеографическимъ основаніямъ относить ее къ IX-Х в. 1. По содержанію она представляеть сборникъ разнообразнаго содержанія, и въ самомъ началь сборника помыщаются: житіе Мар-Евгена и стихотворная мемра о Мар-Евген в в. Рукопись писана какимъ то Слибою и по всемъ признакамъ — несторіанскаго происхожденія. На это указываеть имя одного изъ авторовъ — Барсаумы Гузаи, въроятно, тождественнаго съ упоминаемымъ въ каталогъ 'Абдищо Барсаумою Каркскимъ , а также некоторыя подчистки, сделанныя позднейшей монофиситской рукой, о которыхъ ръчь будеть ниже. Позднье, какъ видно изъ записей, несторіанская рукопись попала въ Скитскій монастырь Богородицы, откуда и поступила въ Британскій Музей въ составь собранія, привезеннаго Таттамомъ 5. Рукопись, къ сожалънію, дефективная, и значительная часть дефектовъ падаетъ на первые два памятника, чёмъ, конечно, и объясняется, что она оставлена безъ вниманія Chabot и Bedjan'омъ6, а именю: недостаетъ всей первой тетради (10 листовъ), относящейся къ прозаическому житію Евгена, и 4-хъ листовъ изъ стихотворной мемры объ Евгенъ.

Другая рукопись, можеть быть, интересна не столько сама по себѣ, сколько для исторіи того же кодекса Add. 14.653. Это — соd. Mus. Brit. Add. 14.738, относящійся къ тому же собранію Таттама и представляющій сборникь отдѣльныхъ тетрадей и листовъ, выпавшихъ изъ разныхъ рукописей 7. Здѣсь (на лл. 90—104) имѣются, между прочимъ, 15 первыхъ 8 листовъ какого то кодекса (по письму — XIII в.), содержащихъ начало житія Евгена. Листы сохранились въ крайне дефективномъ видѣ: вѣрнѣе, это клочки трехугольной формы, соотвѣтствующіе нижнимъ угламъ страницъ (отъ сгиба кодекса) и при весьма крупномъ почеркѣ сохраняющіе самое ничтожное количество словъ. Обращаетъ на себя вниманіе то обстоятельство, что текстъ послѣдняго изъ этихъ 15 листовъ оканчивается какъ разъ тамъ, гдѣ начинается соd. Add. 14.653, при чемъ не помѣстившіяся

<sup>1</sup> Wright, Catalogue, crp. 808a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fol. 1-48r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fol. 48v-55г. Дальнъйшее содержаніе рукописи: анонимная мемра о блудномъ сынъ, молитва на рукоположевіе епископа, житіе Павла Өнвандскаго, извлеченіе изъ Евагрія, формы писемъ къ разнымъ лицамъ, мемра о воскресеніи Бар-Çаумы Гузан, анонимная мемра объ умершихъ, молитва мученику  $\Theta_a$ [в]масію (Wright. Catal. 808—809).

<sup>4</sup> В. О. III 1, 173. Бар-саума дКарка (Карка д. Теданъ?).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wright, Catalogue 809b, cp. III, crp. XIII.

<sup>6</sup> Bedjan III, crp. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wright, Catalogue, 1150b.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Какъ это видно изъ сохранившейся нумераціи тетрадей.

на последней строке два слова, которых в нельзя было прочитать въ Add. 14.653, добавлены подъ строкою. Это совпаденіе, которое едва ли можно объяснить простой случайностью, особенно если принять во вниманіе приблизительно одинаковый формать рукописей и принадлежность ихъ къ одному собранію, позволяеть сдёлать следующее предположеніе. Начало cod. Add. 14.653 было утрачено давно, и въ XIII в. была уже предпринята его реставрація, т. е. были приложены въ началь новые листы, на которыхъ было скопировано или пересказано начало житія по какому-шебудь другому, какъ увидимъ далее, более позднему изводу. Съ теченемъ времени эти листы вновь оторвались и въ дефективномъ виде не узнанные попали въ число разрозненныхъ тетрадей и листовъ, которые потомъ были нереплетены трудолюбивымъ монахомъ въ особый кодексъ. Последнее произошло, можеть быть, въ 1493 Р. Х. въ Скитскомъ монастыръ Богородицы, какъ можно догадываться по записи въ cod. Add. 14.737, по составу совершенно аналогичномъ кодексу Add. 14.738 <sup>1</sup>. Что касается предподагаемой реставрацін, то возможно, что она им'єда м'єсто въ 1222 Р. Х., когда коллективнымъ трудомъ братій «поновлены были книги монастыря дома Богородицы Сирійцевъ» <sup>2</sup>. Но, конечно, это не болье, какъ предположенія <sup>8</sup>.

Оставляя пока въ сторонѣ стихотворную мемру, посмотримъ, какое значеніе могутъ имѣть названные не использованные кодексы для литературной исторіи прозаическаго житія. Теперь мы имѣемъ четыре списка житія Мар-Евгена: 1) Add. 14.653, — назовемъ его A, 2) Add. 12.174 — B, 3) Sachau 222 — C, 4) фрагментъ въ Add. 14.738 — D, и этими списками, кажется, исчерпывается рукописный матеріалъ житія, имѣющійся въ европейскихъ библіотекахъ  $^4$ .

Что касается списка D, то значеніе его, въ виду его фрагментарности, не велико. Тёмъ не менѣе изъ него можно сдѣлать нѣкоторые не лишенные интереса выводы касательно отношенія между B и C. Насколько можно судить по сохранившимся отрывкамъ, изводъ D, не отличаясь отъ B и C по содержанію, представлялъ весьма значительныя особенности по изложенію, кото-

<sup>1</sup> Wright, Catalogue, crp. 1200a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., crp. 74<sup>b</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Съ трудомъ читаемая запись на первомъ листѣ фрагмента Add. 14.738 (fol. 90°), гдѣ названо имя какого то Маруеы [(১٠٠٠) κλο των των των κοτορый «купилъ» что то «для монастыря», писана другимъ, повидимому, позднѣйшимъ почеркомъ и, въроятно, не относится къ предполагаемой реставраціи Add. 14.653.

<sup>4</sup> Въ рп. Брит. Муз. Add. 14.782 XIII в., какъ видно изъ приложеннаго къ рп. оглавиенія, была когда то كعند ألم المرابع ألم ال

рое здёсь гораздо болёе сжато $^1$ . Далёе, въ случаяхъ расхожденія между Bи C, D почти всегда оказывается на сторонc, при чемъ въ D имcьотся и такія отличія C оть B, которыя носять характерь модернизацін и могли бы быть отнесены на счеть гораздо болье поздняго происхожденія C сравнительно съ B, хотя между B (1197 P. X.) и D лежить промежутокъ всего, можеть быть, леть въ 25. Такъ, «архіепископъ» («Далоськи кіті) антіохійскій начала IV в.  $^{9}$  называется въ D, какъ и въ C, «патріархомъ»  $^{8}$ ; рѣка близъ Несибина Нгар-Машакъ (حعری نصع) 4, въ C именуемая ייסס $^{5}$ , въ D является даже еще въ бол $^{5}$ е модернизованномъ вид $^{5}$ σωσίας 6, что соотвътствуетъ арабскому al Hirmas 7. Имъются и другія вербальныя совпаденія между C и D противь B, которыя трудно объяснить простою случайностью. Эти совпаденія заставляють предполагать наличность нъкотораго связывающаго C и D источника, — скажемъ z, восходящаго ко времени не поздиће начала XIII в., т. е. приблизительно современнаго списку B. Этоть изводь z, близкій къ B (на что указываеть общее сходство B и C), но бол'є, чімь B, модернизованный, быль использовань въ C ц $\pm$ ликомъ, а въ D, по т $\pm$ мъ или другимъ соображеніямъ, данъ въ сокращеніи. Такимъ образомъ, если B и C восходять къ общему источнику, то C связано съ этимъ источникомъ не непосредственно, а черезъ  $\pmb{z}$ .

Гораздо важнѣе для исторіи житія списокъ A, какъ по своей древности, которою онъ превосходить B лѣтъ на 300, такъ и по своимъ внутреннимъ качествамъ. Сравнивая A съ B и C, мы получимъ картину взаимоотношенія редакцій существенно отличную отъ той, какая представлялась Labourt'y. Вотъ самые общіе результаты наблюденій.

Прежде всего, по составу и содержанію, за нѣкоторыми исключеніями, указываемыми ниже, A вполнѣ совпадаеть съ B и C: объемъ житія во всѣхъ трехъ спискахъ приблизительно одинаковый. Это пужно предполагать и относительно утраченной части A, если сравнить количество выпавшихъ листовъ съ объемомъ соотвѣтствующей части B и C. Можно думать,

 $<sup>^1</sup>$  Особенно это замѣтно на послѣднемъ листѣ (fol. 104), относительно котораго, впрочемъ, можно предполагать, что здѣсь переписчикъ старался закончить весь матеріалъ недостающій въ A и, можеть быть, просто давалъ сокращенное изложеніе того списка, который быль у него подъ руками.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 12.174, fol. 262va.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add. 14.738, fol. 103. Bedjan III, 395.

<sup>4</sup> Add. 12.174, fol. 261ra.

<sup>5</sup> Bedjan III, 387. Посредствующую форму см. въ Житін Шаллиты (Bedjan I, 442):

<sup>6</sup> Add. 14.738, fol. 99 r.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hoffmann, Auszüge, crp. 217.

что и предисловіе автора, опущенное въ B, въ которомъ замѣчается вообще тенденція къ сокращеніямъ, имѣлось уже въ A. Но при сходствѣ въ содержаніи встрѣчаются иногда довольно значительныя разности въ изложеніи. Эти разности прежде всего раздѣляють A отъ списковъ B и C, которые чаще между собою совпадаютъ  $^1$ . Но въ очень многихъ случаяхъ совпадаютъ A и C противъ B. Наконецъ, лишь въ рѣдкихъ случаяхъ (за исключеніемъ нѣкоторыхъ добавленій, о которыхъ рѣчь будетъ ниже) текстъ C стоитъ особнякомъ отъ A и B, да и въ этихъ случаяхъ почти всегда рѣчь идетъ о простомъ искаженіи, или неправильномъ чтеніи текста оригинала  $^3$ . Почти вездѣ текстъ A носитъ характеръ большей древности и большей исправности въ сравненіи съ B и C, такъ что можно только пожалѣть о томъ, что онъ остался не использованнымъ въ изданіи Беджана.

Однако, взаимоотношеніе текстовъ нельзя представлять въ видѣ параллельной зависимости B и C отъ A: этому мѣшаетъ постоянное совпаденіе между B и C въ ихъ отклоненіяхъ отъ A. Объяснять это совпаденіе преемственною зависимостью C отъ B, а B отъ A также нельзя, потому что въ очень многихъ случаяхъ, какъ было уже сказано, C совпадаетъ съ A противъ B. Остается одно: B и C имѣютъ въ основѣ нѣкоторый неизвѣстный намъ изводъ житія, скажемъ y, аналогичный списку A, но имѣвшій и свои особенности (при чемъ C, какъ было уже сказано, связано съ нимъ не непосредственно, а чрезъ s). Неизвѣстный намъ изводъ y, въ свою очередь, не стояль въ прямой зависимости отъ списка A: противъ этого говорятъ рѣдкіе случаи очевидныхъ пропусковъ въ A, которые согласно (слѣдовательно, на основанія y) пополняются въ B и  $C^4$ . Значитъ, y предста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Разница сводится большею частью къ замѣчаемымъ въ В и С сокращеніямъ противъ А. Напр., Add. 14.653, fol. 16r. — Bedjan III, стр. 424; fol. 25r — стр. 440; fol. 26v — стр. 444, fol. 27v — стр. 445; fol. 29r — стр. 447—448; fol. 45—48 — стр. 476—479 и мн. др. Ср. примѣры, приводимые ниже.

 $<sup>^2</sup>$  Изъ многочисленныхъ примъровъ, кромѣ приводимыхъ ниже, можно указать: на имя «Лазарь», которымъ названъ воскрешенный Евгеномъ юноша въ A и C (Add. 14.653 fol. 29v, Bedjan III, 448), и которое опущено въ B (Add. 12.174, fol. 271v³); на географическое опредъленіе мѣста подвиговъ св. Иларіона (A: Дох обращено въ B (Add. 12.174 fol. 267v³), на опредѣленіе мѣста мученической кончины Милеса «Бет-Разикайе» (A fol. 20r, C стр. 432 п.), которому въ B соотвѣтствуеть болѣе общее «страна персовъ» (Add. 12.174 fol. 269r³), на значительныя сокращенія B противъ A и C (ср., напр., Add. 12.174 fol. 263v, Add. 14.653 fol. 2v—3r, Bedjan III, стр. 401; Add. 12.174 fol. 274v, Add. 14.653 fol. 40r-v, Bedjan III, 466 n.) и т. п.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Примъры см. ниже, стр. 121—123.

<sup>4</sup> Примъръ: имя  $\leftarrow$ ісь, пропущенное въ краткомъ спискъ учениковъ Евгена въ A и имъющееся въ B и C (см. ниже, стр. 125, прим. 1). Ср. стр. 123, прим. 4.

вляль собою параллельный списку А изводь редакціи еще болье древней, скажемъ x. Относительно y можно съ увъренностью сказать только то, что этоть списокъ житія Евгена быль гораздо мен $\pm$ е исправень, ч $\pm$ мъ A. Сл $\pm$ ды дефектовъ оригинала явно выступають въ B и C, и различное отношеніе къ этимъ дефектамъ хорошо характеризуетъ редакторовъ B и C (или z, посредствующаго между C и y). Въ B мы им $\xi$ емъ разсудочное отношеніе къ оригиналу: мѣста, явно искаженныя, или почему либо не понимаемыя, здѣсь исправляются, или просто опускаются. Не нужно забывать, что списокъ Bизготовлялся подъ непосредственнымъ руководствомъ самого патр. Михавла I. Напротивъ, C слѣпо списываеть оригиналъ, часто не считаясь со смысломъ; его уклоненія отъ предполагаемаго оригинала легко объясняются безсознательнымъ искаженіемъ текста. Что такой методъ не всегда обезпітниваеть C съ историко-литературной точки эр $\pm$ нія, это разум $\pm$ ется само собою. Воть несколько примеровь для иллюстраціи.

О прекращеніи гоненія на христіанъ при Шапурѣ II (363 г.).

A, fol. 43r.

-вШ скижокоп N» пуръ] въ мысли своей сли своей престать отъ престать отъ гоненія отъ дня того и навсегда. Ибо гоненіе великое воздвигь на народъ и святыхъ многихъ христіанскій и святыхъ убиваль отъ [чрезъ?] многихъ убявалъ, такъ Гуштазада, который что и отъ Гуштазада, который былъ братомъ его, не отвратилъ Meda cBoelo» (אביא ישמשל, שמשל, מסשאל a o האפוצמע הש הלשהו പ്പായ പ്രാഗ്യവ്യ വ്യ ഞാം ഗ്യാന് ,നവംസ്).

C, Bedj. III, 470.

«И положиль въ мыгоненія на христіанъ. Такъ какъ прежде дня того весьма гналъ ихъ быль братомъ его, и отвратилъ мечъ» (Щі מואלעמן אם אממי പ്പം എത്നു).

B, fol. 2752.

«И положиль въ мысли своей престать отъ гоненія на христіанъ. Такъ какъ прежде дня того весьма гналъ ихъ и много святыхъ убивалъ» (дальнъйшая фраза опущена).

Очевидно, здъсь имъется въ виду упоминаемый въ мученическихъ «актахъ» Шимона Барсаббае, какъ принявшій вмість съ нимъ мученическую кончину, Гуштазадъ (жовъста), «глава евнуховъ царскихъ» и «восинтатель (сість) царя» 1, а по одной редакціи актовъ—

<sup>1</sup> Assemanus, Acta sanctorum et martyrum orientalium et occidentalium. P. I, Romae 1748, стр. 24.

Сказаніе о «бѣсѣ нѣкоемъ» (жы котораго послаль Юліанъ Отступникъ выслѣдить Іовіана, когда онъ во время персидскаго похода оставался со своимъ войскомъ въ Перозъ-Шаборѣ (на Тигрѣ) и велъ сношенія съ Мар-Евгеноиъ.

A, fol. 37ª.

«И воть въ эти самые дни посланъ былъ нечестивцемъ бѣсъ нѣкій, чтобы пойти навѣдать: что ты дѣлаешь? И удержанъ былъ силою молитвы (ඣඣ), вбо вотъмного дней былъ онъ у старца, благословеннаго, лежа въ притворѣ (ඣඣ) на лицѣ своемъ въ молитвѣ предъ Господомъ».

C, Bedj. 461.

«И воть во дни тѣ посланьбыльнечестивымъ Юліаномъ бѣсъ нѣкій пойти навѣдать путь его. Когда пришелъ, удержанъ былъ силою креста (حصرته) старца святого Мар-Іовіана (святого дней былъ у старца благословеннаго, лежа на лицѣ своемъ въ молитвѣ. предъ Господомъ». B, fol. 473b.

«И вотъвъ тѣ самые дни посланъ былъ нечестивцемъ [нѣкто] пойти и посмотрѣть, что онъ дълаетъ. Тогда удержанъ быль силою мосвятого Марлитвы Евгена, потому что много дней быль [10віанъ] у старца благословеннаго, вжэц лицъ своемъ MO-ВЪ предъ Госполитвѣ домъ».

Редакторамъ В и С, какъ и Bedjan'y, который пытается читать, вмѣсто сал, стал «тѣлохранитель» во очевидно, осталось неизвѣстнымъ, что это сказаніе заимствовано изъ греческихъ «ἀποφθέγματα», включенныхъ и въ сирійскій изводъ египетскаго патерика — «Рай» (сал ) 'Ананишо' задѣсь дѣйствительно фигурируетъ «бѣсъ» или «демонъ» нѣкій (при стаст), посланный Юліаномъ къ Іовіану и задержанный молитвою нѣкоего отшельника (сал ). Какъ видно изъ marginale въ «Житіи Іосифа Буснаи» в одной изъ сирійскихъ редакцій сказа-

<sup>1</sup> Bedjan, Acta II, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. II, 333 и др.

<sup>3</sup> Bedjan III, crp. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bedjan, Acta mart. VII, crp. 690-691.

<sup>5</sup> ROCh 1900, № 1, crp. 130.

нія 1 этоть отшельникь несомивню назывался «Луліаномь», т. е. Юліаномь, при чемъ, въроятно, разумълся современникъ Евгена Юліанъ Саба 3. Редакторъ C (а, можетъ быть, еще s или y), съ точностью воспроизводя свой оригиналь, съ недоверіемъ отнесся однако къ имени «Ауліанъ», потому что въ контексть говорится только объ одномъ Юліань-Отступникь в, и замьниль «Юліана» его антиподомъ---«Іовіаномъ», причемъ императоръ оказывается «святымъ старцемъ» (саба). Имъя предъ собою или испорченный (въ у), или непонятный для него тексть, редакторь B прибъгаеть къ конъектурамъ: вовсе опускаеть сол и заменяеть «Луліана» или «Іовіана» «Мар-Евгеномъ» 4.

Зам'вчаніе автора житія объ условіяхъ составленія имъ житія.

حیل ہے ہوموء نے کلے دے ہوموء کے لیے ہوموء ہے کلے والمرافع معاد والمرافع معافه المالم معافه صمح لے وردوں صمح لے وردوں صمح لے: وردوں orsing thereby orsing thereby orsing thereba وموجعة. حيل هم هم هور هوي المعالية عم المعدية وحم هويه: הם דנים הם בנים הפגשא הים המסובא הים המסובא: העלולים madrid after waring mod. والمعصمة مودي محلك مدوره ي محلك صلم محسب ماحمة مهم هم به تسمم، on the second حمعصمه.

C, Bedjan III, 451 n. مح ملیا هم به ننهمهر الهرامسي: ملی

B, fol. 272 ra.

<sup>1</sup> Сказаніе встрівчается въ сирійскихъ рукописяхъ и отдівльно, см., напр., Sachau, Verzeichniss II, 563b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ житін Іоснов Буснан отшельникъ называется ізоля «iala caulal, но Chabot не безъ основаній полагаеть, что нужно читать «iola iola qui pealmodiait dans le montangne» (ROCh, п. м., пр. 2). Имя Юліана Сабы вообще связано съ легендой объ Юліанъ Отступникъ, см. напр. житіе Юліана Сабы (по Өеодориту) у Bedjan'a, Acta mart. et sanct. VI, 394-395, а также извёстный «романъ» объ Юдіань Отступникь у Hoffmann'a, Julianos der Abtrünnige 1880, стр. 148. Въ нѣкоторыхъ греческихъ редакціяхъ «апофосгматъ» отшельникъ именуется Πόπλιος, см. русск. перев. Москов. Синод. рп. № 452: Древній патерикъ, изложенный по главамъ, М. 1892, стр. 242.

<sup>3</sup> Bedjan III, 459 sqq.

 $<sup>^4</sup>$  Приведенный отрывокъ можетъ служить илиостраціей того, что и A не есть редакція первоначальная: 1) въ А опущено сохраненное въ О съво при имени «Луланъ»; 2) слово «въ притворћ» пишетоя (хотя и не вполна ясно) стабь («въ притвора ея»), что указываетъ на бывшее въ первоначальной редакцін упоминаніе о келлін (Кала) или Кала (ср. житіе Юліана, Bedjan VI, 380) святого «Луліана».

 ${f M}$  здѣсь испорченное въ  ${f C}$  и невразумительное мѣсто о имсьмѣ изъ Рима просто опускается въ  ${f B}.$ 

Характерны варіанты въ спискѣ 29-ти учениковъ Мар-Евгена. Этотъ списокъ, какъ и другіе два, нуждается въ особомъ изслѣдованіи. Я укажу здѣсь лишь нѣкоторыя specimina для характеристики взаимоотношенія текстовъ. При общемъ сходствѣ всѣхъ трехъ рукописей, можно, однако, замѣтить, что въ основѣ B и C лежитъ одна общая редакція, нѣсколько отличная отъ редакціи A (№№ 2, 4, 24). Эта общая редакція (y), можетъ быть, и сама не вполнѣ исправная (№№ 4, 17, 24), въ C подвергается дальнѣйшимъ искаженіямъ (№№ 6, 21, 22), а въ B— корректурамъ, въ которыхъ непонятныя или искаженныя имена замѣняются болье или менѣе извѣстными (№№ 2, 10, 12, 17). Списокъ A отличается большою тщательностью: на это указываетъ вокализація рѣдкихъ именъ, въ другихъ иѣстахъ почти нигдѣ не встрѣчающаяся. Если A даетъ и сомнительныя чтенія (№ 10), то эти возможныя ошибки оказываются общими съ C и слѣдовательно должны быть отнесены къ ихъ общему первоисточнику — x.

| A, fol. 16v.—17r.  | C, Bedj. III 426. | B, fol. 267v.—268r. |
|--------------------|-------------------|---------------------|
| ∞ن، نصود           | מבי, בחב          | التأسد              |
| هذ، خصبه 6. حبه ا  | حن, سین           | حن, حسب             |
| № 4. din ,i=       | حامد ،غص          | res, wold           |
| ١٥. بالك بنت       | محنه, عهه,        | بنجد بنحة           |
| № 12. <b></b>      | حة, حةعجع.        | תבו, שתב.           |
| ∞ن, تخبیہ ۲۰ № 17. | محتمه             | لات المحتب الم      |
| هخة, هخيل .22−21 № | محن, بمحد حندمه   | محن دنعنمده محن     |
| محن, دنعنوده       |                   | 77-w                |
| ∞غ, غحه, عحم,      | ا حمعد ، نحم      | محنة, بمعمله        |

Сказанное касается литературной формы житія и состоянія текста въ трехъ изв'єстныхъ намъ спискахъ A, B и C. Но между ними есть и бол'є существенныя различія, касающіяся содержанія житія и позволяющія говорить о трехъ редакціяхъ въ собственномъ смысл'є слова. Исходя изъ критерія Labourt'а, мы должны бы причислить A и B къ одной редакців, потому что въ томъ и другомъ им'єются два списка учениковъ Евгена:

<sup>1</sup> Объ этомъ варіанть см. ниже, стр. 126 прим. 1.

краткій изъ 9 (+2) именъ въ концѣ житія и болѣе подробный изъ 29-ти именъ въ срединъ житія, и нътъ списка 72-хъ (+-2), имъющагося въ C. Ho разница заключается въ томъ, что B представляетъ монофиситскую редакцію, а A — несторіанскую или во всякомъ случа $\dot{a}$  не-монофиситскую. Правда, несторіанское происхожденіе A, которое можно бы предполагать по характеру всей рукописи Add. 14.653, не сказывается ярко на содержаніи житіл: никакой несторіанской тенденцін здісь не замічается. Но нікоторыя поправки, вносимыя въ текстъ опредъленно монофиситскими B и C, показывають, что отдъльныя выраженія A иногда звучали для монофиситскаго уха недостаточно благочестиво. Такъ вмѣсто стабо въ отношенія къ Дѣвѣ Маріи, въ B и C неизмѣнно употребляется  $\sim$ ъзв $^2$ ; выраженіе «Сынъ Твой возлюбленный Іисусъ» (въ молитвъ къ Богу Отцу) замъняется словами: «Сынъ Твой Единородный Господь нашъ Інсусъ Христосъ» и т. п. Но особенно характерна следующая подробность. Въ разсказе о борьбе Eвгена съ маркіонитами A два раза называеть посл $\pm$ дователей Маркіона, «стрижеными» « при чемъ въ одномъ мѣстѣ поясняется, что они «стригутся ( и одъваются въ одежды сыновъ церкви» 4. Нужно замѣтить, что имя сыло презрительною кличкой, которую несторіанскіе монахи дали монофиситскимъ за то, что они постригали всю голову, тогда какъ несторіане со временъ Авраама Великаго носили только топзуру 5. Это непріятное для монофиситовъ слово и самое сопоставленіе «стриженыхъ» съ маркіонитами едва ли мыслимы были въ устахъ монофисита. И дъйствительно, въ B упоминаніе о томъ, что маркіониты «стригутся» выпущено, и самое слово жиз замѣняется словами «маркіониты» и «слуги Маркіона»  $^{6}$ . — Тоть факть, что эти корректуры отсутствують въ C, даеть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Правда, краткій списокъ въ A и B не вполнѣ тождественный. Изъ 11-ти въ общемъ счетѣ имень (9-ти учениковъ и 2 сестеръ Евгена) въ A недостаетъ имени одного ученика — какъ въ B — имени одной сестры Евгена—Стратоники. Но такъ какъ въ C (resp. y) имѣются оба эти имени, то нужно думать, что пропускъ по одному имени въ A и B — простая случайность. Въ частности имя какъ могло быть легко пропущено по сходству начертанія со слѣдующимъ именемъ объть легко пропущено по сходству начертанія со слѣдующимъ именемъ объть небома, [Гуріа B], Григоріосъ Кадла, Таба, Іагобъ, Іоаннисъ, Елипіа, Серапіонъ; Өекла, [Стратоника A]. Add. 14.653 fol. 44r, Add. 12.174 f. 276ra.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 14.653 fol. 4v, 5v, cp. Bedjan III, 404, 405.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add. 14.653 fol. 2v, cp. Bedjan III, 400.

<sup>4</sup> Add. 14.653 fol. 4r-4v, 8r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Thom. Marg. I, 4, Budge I, 23. Монофиситы, какъ и «ромен», будто бы,— «по образу Іоанна апостола», а несторіане— «по образу Симона Кифы» (Wright-Cook, Catalogue of the Syr. Mss. of Cambridge I, 325).

<sup>6</sup> Add. 12.174 fol. 269ra, Bedjan III, 404, 410.

основаніе думать, что слова, выброшенныя въ B, существовали въ источникъ B и C, и что слѣдовательно этотъ источникъ (y) такъ же, какъ и A, былъ не-монофиситскій  $^1$ . Это тѣмъ болѣе вѣроятно, что существующія въ B и C монофиситскія добавленія распредѣляются такимъ образомъ, что добавленія B отсутствують въ C и наоборотъ, и слѣдовательно ихъ нѣтъ нужды относить на счеть y.

Въ B такихъ добавленій два. 1. Въ молитвенномъ заключеніи Житія, которое есть во всёхъ трехъ редакціяхъ (при чемъ въ  $\boldsymbol{A}$  и  $\boldsymbol{C}$  текстъ очень близкій, а въ B сокращенный), въ B вставлены слова: «молитвами свитой Богородицы Маріи» <sup>2</sup>.—2. Нѣсколько выше, предъ разсказомъ о кончинѣ Евгена, вн $\dot{\mathbf{b}}$  связи съ ближайшимъ контекстомъ, въ B вставлено сообщеніе, будто царь Шапуръ, «увидъвъ доблести святыхъ и чудеса», «призваль св. Мар-Евгена и далъ ему селеніе одно по имени жиз или жиз и мельницу (דעבבד), что у селенія, чтобы были они для общежитія обители, и чтобы было ему (Шапуру) участіе въ молитвахъ ихъ; и далъ ему грамоту и печать, чтобы не боялись судей, приходя въ страны [Персін]» и т. д. 8. Въ C нъть вичего соотвътствующаго этому разсказу. Въ  $m{A}$  ему соотвътствуеть помъщенное нъсколько выше, въ прямой связи съ контекстомъ (въ разсказъ объ аудіенцін святыхъ у Шапура), замічаніе, что Шапуръ, «когда освідомился о месте, въ которомъ они жили, насколько оно нуждается въ воде, и о томъ, что отъ дождя небеснаго они пьють, повельль и сдълаль имъ ровъ (Кара) ніжій великій, и воть называется рвомь святого до сего дня» 4.

<sup>1</sup> Противъ этого можно бы указать на одно имя въ списке 29-ти, которое въ В и С (=y) выглядить совсемъ иваче, чемъ въ А, и похоже на монофиситское. Именно подъ № 24 вмёсто , СТУ (А) въ В и С стоить стоус, которое естественно напоминаетъ о монофиситскомъ житіи ученика Евгена Исаіи Халабаи (Вефјап III, 534 сл.). Но если предполагать здёсь монофиситскую корректуру, непонятно, почему эта корректура коснулась только одного имени: почему не вставлено, напр., имя Мар-Малке, еще болёе чтимаго у монофиситовъ ученика Евгена, и почему исключено имя , СТУ, которое совсёмъ не выглядить специфически несторіанскимъ, а, наобороть, напоминаеть встрёчающееся и въ монофиситскихъ мёсяцесловахъ имя , ТУ (Nau, Un martyrologue et douze ménologues, P. O. X, стр. 45, ср. Sachau, Verzeichniss II, 558); кромё того это вмя имется въ несомиённо монофиситскомъ спискё 72-хъ (Вефјап III, 473). Скорее можно хумать, что данный варіантъ, какъ и другіе, объясняется или ошибкою, или желаніемъ угадать въ незнакомомъ имени общензвёстное (СМ и В въ палеографическомъ смыслё не слишкомъ далеки другь отъ друга).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 12.175, fol. 276r\*.

<sup>3</sup> Ibid. fol. 275г<sup>b</sup>— 275v<sup>a</sup>. Имя селенія можно читать и (какъ Wright, Catalogue, 1130<sup>a</sup>), и . Едва-ли можно сомнѣваться въ тождествѣ этого имени съ . Ишо 'денаха.

<sup>4</sup> Add. 14.653, fol. 43v. Замѣчаніе написано на полѣ рукописи, но тою же рукой.

Мы видели, что въ несторіанскомъ преданіи права обители Евгена на селеніе доказывались иначе: ссылкою на пожалованіе митроп. Рузбигана 1. Но зачёмъ потребовалась легенда о дарё Шапура монофиситамъ? Во время составленія редакцін B, можно сказать съ большою в'вроятностью, не было въ М'арре несторіанской обители Мар-Евгена. Это видно изъ того, что въ началъ XIII в. несторіанскій митрополить Несибина Ишо чбъ бар-Малконъ въ своей полемик съ монофиситскимъ патріархомъ Игнатіемъ II, въ отвъть на упрекъ противника, что у несторіанъ «нъть монастырей», какъ учрежденій дровнихъ, не могь указать на существованіе у себя въ епархіи древн'єйшей обители Евгена, а ограничился указаніемъ на монастырь Бабая и историческою справкою, что первые монастыри на востокъ были основаны Евгеномъ и его учениками ранъе временъ Несторія и Кирилла<sup>2</sup>. Не было тогда обители Евгена вовсе, или она временно принадлежала монофиситамъ, неизвъстно: за XII, XIII и XIV въка, кажется, нъть упоминаній объ этой обители; въ самомъ началь XII в. в и вь XV---XVI вв. 4 она извъстна какъ несторіанская, а съ XVII въка — какъ монофиситская <sup>5</sup>. Изв'естно, что какъ разъ Михаилъ I перенесъ монофиситскую патріаршую канару изъ Амиды въ монастырь Хананіи (Зафаранъ), на востокъ отъ Мардина 6, и это, можетъ быть, симптоматично для усиленія монофиситскаго вліянія въ области Несибина въ концѣ XII в. Но если обители Евгена въ концъ XII в. и не существовало, монофиситы могли претендовать на выморочное наследіе Рузбигана въ пользу какого-либо другого своего учрежденія въ Несибинъ, или въ М'арре и его окрестностяхъ 7. Здъсь за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Livre de la Chasteté 107, Chabot, crp. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. O., III 1, crp. 300—301.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pognon (Inscriptions semitiques, стр. 109) упоминаеть о сохраняющейся доссяв вы монастырѣ Евгена надписи, изъ которой видно, что въ 1420 gr. (1109 P. X.) здѣсь быль погребенъ несторіанскій митрополить Несибина Сабрино.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> По крайней мёрё до 1558 P. X. Wright-Cook, Catalogue, I, 358—359. A. Scher, Notice sur les Mss. syriaques conservés à l'Archevêché de Diarbekir. JA X (1907), стр. 354, 355, 389. Ср. В. О. III 1, 591—592; Assem. Catal. II, 493 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> По крайней мёрё съ 1621 P. X. Sachau, Verzeichn. I, стр. 180. Pognon (l. с. 109) сообщаеть, что и въ 1905 г. въ монастырё жило нёсколько яковитскихъ монаховъ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B. O. II, crp. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Вопреки утвержденію Labourt'а (ц. с., стр. 313—314), часть Тур-'Абдина между Несвбиномъ и «великою обителью» Авраама со временъ Бар-Саумы была оплотомъ несторіанства противъ монофиситскаго натиска съ запада и сѣвера. Однако сфера вліянія монофиситовъ близко подходила къ М'арре и не столько съ запада, какъ полагаетъ Labourt, со стороны монастыря Зафаранъ, разстояніе до котораго было все таки значительно, сколько съ сѣвера, со стороны другого монофиситскаго центра —монастыря Картаминскаго. Въ этомъ направленіи совсѣмъ близко къ М'арре расположены были монофиситскіе монастыри «учениковъ Евгена» Мар-Малке и Исаін Халабаи.

служиваеть, можеть быть, упоминанія ближайшій кь обители Евгена монастырь св. Мар-Малке, который назывался у монофиситовъ не только ученикомъ, но и «племянникомъ» (съста та Мар-Евгена 1, хотя, нужно замътить, въ житіи самого Евгена ни о какомъ племянникъ нътъ ръчи, и самое имя Малке является только въ самой поздней редакціи списка учениковъ (въ числе 72-хъ)2. Не потребовалось ли это родство для того, чтобы доказать право монастыря Малке на наследіе Евгена? Нужно прибавить, что древнъйшіе дошедшіе до насъ списки монофиситского житія Мар-Малке относятся какъ разъ къ последнему десятилетію XII века в. Конечно, это не болье, какъ предположение, но монофиситское происхождение легенды о дарѣ Шапура едва ли можетъ подлежать сомнѣнію. Такимъ образомъ въ Bны имъемъ монофиситскую обработку несторіанскаго извода житія Евгена, при чемъ характерною для нея является восточная Тур-'Абдинская оріентація. Принадлежить ли эта обработка патр. Михаилу, который могь принимать близкое участіе въ судьбѣ Тур-'Абдинскихъ владѣній монофиситовъ, или она взята была Михаиломъ уже въ готовомъ виде изъ какогонибудь Тур- Абдинскаго монастыря, сказать съ увъренностью нельзя, хотя первое весьма въроятно.

С представляеть гораздо более позднюю и, вероятно, «западную» монофиситскую обработку несторіанскаго извода житія. Для С характерны следующія вставки и добавленія. 1. Здесь имется прежде всего отсутствующая въ А и В дата смерти Евгена: «21 нисана 674 года діаунайе» 4. Происхожденіе «года» не представляеть особаго интереса: это — хорошо изв'єстный годъ передачи Несибина персамъ. Что касается дня смерти, то онъ несомн'єнно заимствовань изъ монофиситскаго м'єсяцеслова и притомъ довольно поздняго происхожденія. Несторіане праздновали память Евгена (не въ числахъ м'єсяца, а въ «кругі худры») въ «первую пятницу Обновленія или Освященія храма (что соотв'єтствуеть началу ноября). Этотъ день быль избрань, очевидно, не по историческимъ, а по плейнымъ соображеніямъ: «седмица Обновленія» посвящалась воспоминаніямъ о торжеств'є христіанства надъ язычествомъ и объ основаніи и утвержденіи Церкви, а такъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan V, 423, 433.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan. III, 471.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Paris. 236 (1194 P. X.). Zotenberg, Catalogue des Mss. Syriaques de la Bibl. Nationale, Paris 1874, crp. 187. Br. Mus. Add. 14.733 (1199 P. X.). Wright, Catal. 1140\*.

<sup>4</sup> Bedjan III, 477.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. нестор. лекціонарій 1074 Р. Х. Add. 17.923. Wright, Catal. 187<sup>a</sup>. Нынѣ несторіане празднують память Евгена въ «третью пятницу Освященія», см. المحافية أحمد المحافية المحافية

какъ всъ памяти святыхъ («въ кругъ худры») праздновались у несторіанъ по пятницамъ, то естественно было первую пятницу Обновленія посвятить именно Мар-Евгену, какъ первому «строителю церкви восточной». Но и монофиситская память «21 нисана» вовсе не соотвѣтствуеть дѣйствительному дню кончины Евгена, а просто пріурочена ко дню смерти ученика его Мар-Малке, который согласно его житію умеръ тоже 21 нисана 1, и который въ монофиситскихъ мѣсяцесловахъ оказывается гораздо болѣе у себя дома, чёмъ его учитель и «дядя» («Си»). Нёкоторые мёсяцесловы имёють подъ 21 нисана память только Мар-Малке з, другіе совстви неестественно ставять имя Малке на первомъ мёстё<sup>8</sup>, и, насколько изв'єстно, нёть ниодного м'есяцеслова, где память Евгена стояла бы подъ 21 нисана отдельно отъ памяти Мар-Малке 4. Эгому удивляться не приходится, потому что монастырь Мар-Малке быль извыстень уже въ VII в. и всегда быль моно-Фиситскимъ монастыремъ $^5$ . — 2. Вм $^5$ сто краткаго списка 9-ти (+2), въ концѣ житія С имѣетъ пространный списокъ учениковъ Евгена въ количествъ 72-хъ съ прибавленіемъ двухъ сестеръ Евгена 6. Монофиситское происхождение этого списка также едва ли подлежить сомнению, хотя въ немъ встречаются и несторіанскія имена. Подавляющее большинство именъ, являющихся здёсь впервые, или монофиситскія, или общія несторіанамъ н монофиситамъ. А немногія чисто несторіанскія имена (какъ Мика и Іона Анбарскій, иміьющіе несторіанскія житія цикла Евгена, или Саргисъ Дада и Іоаннъ бар-Калдунъ, несторіанскіе святые VII и XI в.) привлечены съ явною целью во что бы то ни стало довести число учениковъ до 72-хъ безъ точнаго знанія значенія этихъ именъ (когда сюда включаются святые XI в.), а, можеть быть, и съ прямымъ намереніемъ реципировать несторіанскія преданія. Подобные случан рецепцін въ позднівному опоху бывали, какъ это видно изъ сообщаемаго ниже случая съ житіемъ Дады. Не входя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, V, c<sub>T</sub>p. 467, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 17.232, 1210 P. X. (Nau, Un martyrologue et douze ménologues, PO, X, стр. 121), Vatic. 37 «мартирол. Слибы» (AB XXVII) и др.

<sup>3</sup> Paris. 146, Vatic. 69 (Nau, ц. с., стр. 76) и др. Исключеніе — Add. 14.719, 1184 Р. Х., гдъ подъ 21 нисана значится: حکم محمد،

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ср. своеобразную корректуру въ «Sachau 234» (1822 Р. Х.): 20 нисана — Мар-Евгенъ, 21 нисана — Мар-Малке, Sachau, Verzeichn. II, 485. Въ поздивнихъ моноф. мъсяцесловахъ (отъ XVI в.) память Евгена помъщается еще подъ 2 тешрина II вивств съ никейскими отцами (можетъ быть, подъ вліяніемъ несторіанскаго календаря) и подъ 3 адара, Nau, ц. с., стр. 65, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. запись въ Vatic. 158, отъ 645 Р. Х. (Assem., Catalog. III 306), Add. 14.660, отъ IX—X в. (Wright, Catal. 1162) и т. д.

<sup>6</sup> Bedj. III, crp. 474 ca.

въ подробности (потому что списокъ требуетъ особаго изследованія), здесь достаточно будетъ указать на общій методъ составленія списка. Авторъ переписываеть прежде всего старые списки (сначала списокъ 9-ти, потомъ списокъ 29-ти) и лишь изръдка вставляеть при этомъ новыя имена, руководствуясь неизвестными намъ, но, повидимому, случайными ассоціаціями. Напр., послъ имени Іоханнана [Сабы], который здъсь называется «Апамейскимъ», вставляются кстати еще три Іоханнана (Нахлая, Дайломая и Таяя), къ имени оста присоединяется для счета и другая форма того же имени □[0] и т. п. Затъмъ, начиная съ № 43, идутъ исключительно новыя имена: эдёсь сначала названы монофиситские святые, действительно съ давнихъ поръ связанные съ пикломъ Евгена, но не вошедшіе ранъе въ списки (какъ Малке, Исаія, Финхесъ и др.), но далее (приблизительно съ № 50) составъ именъ совершенно случайный, при чемъ встрѣчаются и несторіанскія имена; въ самомъ концѣ (№№ 73 и 74), какъ и въ краткомъ спискъ, помъщаются имена Өеклы и Стратоники. Что списокъ поздняго происхожденія, это уже установлено Labourt'омъ. Но terminus a quo его возникновенія не XI в'єкъ, какъ полагаеть Labourt, а по крайней м'єр'є конецъ XV въка. Это видно изъ того, что въ числъ первыхъ именъ (подъ № 6) здёсь называется нёкій «Дада». Между тёмъ изъ продолженія хроники Бар-Эбран<sup>9</sup> видно, что до 1474 Р. Х. монофиситы даже въ Тур-'Абдинъ не знали ничего о Дадъ-ученикъ Евгена. Въ этомъ году въ селенін حدث همدينك (нынѣ Bassibrina, или Bassorino, въ 3 часахъ на востокъ отъ Картаминскаго монастыря) в случайно открыты были гробницы трехъ святыхъ, изъ которыхъ одна имёла на себе надиись съ именемъ «Дады» 4. Открывшіе были въ полномъ недоуміній, кто такой быль Дада, пока изъ разспросовъ не узнали, что у несторіанъ въ селенів Сидось близъ Тавриза есть монастырь Мар-Дады, а въ этомъ монастыре есть житіе Дады ученика Евгена 5. Тогда «одинъ изъ нашихъ, имя котораго Гавріилъ Аспесая, — продолжаеть монофиситскій літописець, — пріяль ревность и пошель въ Сидосъ» и, выдавъ себя за несторіанскаго инока изъ Несибина,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. муч. акты Кардага, Bedjan, II, 488-489.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. O., III 2, crp. 146-147.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pognon, Inscriptions semitiques, стр. 116, ср. 109. По Pognon'у и теперь (1905 г.) въ Бассибринѣ существуетъ «старый яковитскій монастырь св. Додо» (т. с. ≺₹₹₹).

<sup>4</sup> Можеть быть, это быль «Дада, монахъ испытанный изъ селенія събо въ области Амиды», о которомъ, какъ современникѣ имп. Аркадія и Өеодосія, упоминаєть Псевдо-Захарія (I, 9), Land, Anecdota Syriaca, t. III (Lugduni Batav. 1870), стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Можетъ быть, здёсь разумется олл мученикъ при Шапуре «въ земле Мадайе» (Веdjan, IV, 141—145). Другой олл—тоже мученикъ при Шапуре въ Бет-Кардо (ibid. 218).

«списаль и принесь намъ исторію Дады», а «пресвптерь Іешу... составиль изъ исторіи чинь и седры и хусайи и мимры и молитвы...» 1. Такимъ образомъ редакція С появилась не ранве 1474 Р. Х., но она могла появиться, конечно, и значительно позднве, — тымъ болье, что не исключена возможность постепеннаго нарастанія списка отъ 9—29 до 72-хъ.

Есть еще два добавленія въ C, которыя говорять, повидимому, о «западной» оріентаціи редактора.—3. Посл'є разсказа о просв'єщеніи Евгеномъ страны Бет-'Арбайе въ С вставлено общее замѣчаніе о границахъ миссіонерской деятельности Евгена: «онъ крестиль всё страны Бет-Кардо и Сенн'аръ и Мардинъ и даже до горы высокой Сисиніи» (кіа) коль « Въ Бет-Кардо Евгенъ дъйствительно проповъдовалъ по Житію в. Сенн'аръ (Вавилонъ) могъ быть названъ потому, что и сюда должны были направиться, по Житію, ученики Евгена 4. Но ни въ А, ни въ B нътъ ни малъйшихъ намековъ, чтобы Евгенъ, или его ученики проповъдовали на западъ отъ Несибина. Поэтому уже упоминание Мардина представляется нѣсколько тенденціознымъ. А «гора высокая Сисиніи», судя по ходу рѣчи, скорѣе всего должна мыслиться лежащею далеко на западъ или съверъ отъ Мардина, хотя самое имя «Сисинія» представляется загадочнымъ. Можеть быть, этимъ именемъ авторъ хотълъ назвать горную область киликійскаго города Сись ω (τὸ Σίσιον κάστρον), который (въ XI—XIV въкахъ) былъ столицею киликійскаго армянскаго царства и важнымъ церковнымъ центромъ Арменіи 5. Нужно зам'єтить, что монофиситскія житія учениковъ Евгена переносять иногда д'ятельность ихъ и самого Евгена на отдаленный западъ: въ Халабъ 6, Хемсъ и даже Тарсъ 7. — 4. Въ разсказъ о «нѣкоемъ брать», который въ присутстви царя Шапура, по повельнію Евгена, вошель въ огонь и остался невредимымъ, въ C имѣется замѣчаніе, что этимъ братомъ «былъ Муше изъ Телл-Бакре» (حنصنه)8. Къ сожаленію, мон розыски относительно местонахожденія Телл-Бакре остались безуспъшными. Но достойно замъчанія то, что «восточные» монофиситы съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O. III 2, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, III, 451.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 446.

<sup>4</sup> Ibid. 471.

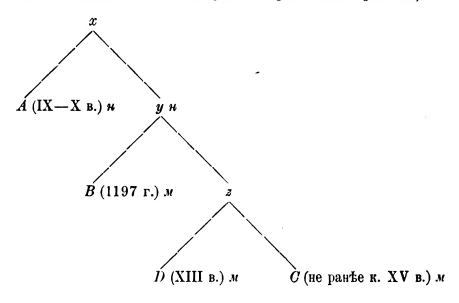
<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ramsay, The historical Geography of Asia Minor, London 1890, стр. 384, 658. Ritter, Erdkunde, т. X, стр. 916, ср. 622. Едва ли здёсь можеть быть рёчь объ армянской области «Сисаканъ» «на Араксъ». Hübschmann, Altarmenische Ortsnamen, Strassb. 1904, стр. 264—265. Marquart, Eranšahr, Berlin 1901, стр. 120 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bedjan, III, 538 сл., 561 сл. Житіе Исаін.

<sup>7</sup> Scheil, ZA, XII (1897), 76-77, 79-80. Житіе Веніамина.

<sup>8</sup> Bedjan, III, 467.

Въ результатъ взаимоотношеніе сохранившихся редакцій Житія Мар-Евгена можетъ быть представлено въ нижеслъдующей схемъ (буквы м и и обозначаютъ монофиситское или несторіанское происхожденіе редакцій).



3.

Обозрѣніе сохранившихся списковъ Житія Евгена показываеть, что ранѣе пзвѣстной намъ редакціи A должна была существовать редакція x, которая по своему составу и содержанію, за немногими исключеніями,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sachau, Verzeichn. I, 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, I, 515. Житіе Іоны.

<sup>3</sup> Bedjan, III, 428.

совпадала съ редякціями A и B и въ частности уже включала въ себя кромъ краткаго списка 9-ти и списокъ 29-ти учениковъ Евгена. Если списокъ А появился около 900 года Р. Х. (немного ранбе, или немного позднѣе), то редакція x должна была возникнуть во всякомъ случа $\dot{\mathbf{x}}$  не поздн $\dot{\mathbf{x}}$ е IX века. Но эта редакція не могла быть первоначальною. Въ самомъ деле, авторъ, съ одной стороны, называетъ себя ученикомъ Евгена, говоритъ, что «долгое время быль вм'ест' съ нимъ» 1, соотв'тственно этому ведеть разсказъ въ первомъ липк, начиная отъ событій, имевшихъ место ранее 325 года<sup>2</sup>, и кончая событіями послѣ 363 года<sup>8</sup>, и наконецъ перечисляеть по именамъ 28 (кромъ себя) учениковъ Евгена, которыхъ опъ самъ видъль въ обществь учителя ранье 325 года . Съ другой стороны, въ конць Житія, желая дать возможно полныя сведенія о всёхь вообще ученикахь Евгена, авторъ выражается такимъ образомъ: «слъдующія изъ именъ ихъ я разыскалъ», и перечисливъ всего 9 (-1-2) именъ, частью уже названныхъ ранѣе въ спискъ 29-ти, опять скромно замъчаетъ: «память ихъ во благословеніе и молитвы ихъ со всёми нами, аминь; вотъ что немногое изъ именъ ихъ. сколько нашель, я записаль вы исторіи сей; да дасть намы Господы здравіе н спасеніе молитвами ихъ, аминь, аминь» 5. Очевидно, нельзя допустить, чтобъ тамъ и здёсь говориль одинъ и тотъ же авторъ, и предположение о разновременныхъ наслоеніяхъ въ редакціи х совершенно неизбѣжно. Здѣсь можно предполагать одно изъ двухъ.

- 1. Краткій списокъ принадлежить подлинному автору Житія. Въ такомъ случать мы должны будемъ отнести на счетъ позднъйшей редакціи не только списокъ 29-ти, но и все литературное построеніе Житія въ формт разсказа очевидца: подлиннымъ авторомъ будетъ, можетъ бытъ, и Михаилъ (или ১৯১৯) в, но только не непосредственный ученикъ Евгена и не очевидецъ.
- 2. Въ первоначальной редакціи Житія не было ни того, ни другого списка: подлинный авторъ, бывшій д'айствительно ученикомъ Евгена, пли выдававшій себя за такого, просто забыль назвать хотя бы одного язъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, III, 478. Add. 14.653, fol. 47r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, III, 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 474 ca.

<sup>4</sup> Ibid. 425, cf. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Add. 14.653, fol. 44r-v. Add. 12.174, fol. 275rb, ср. Bedjan, III, 474, прим. 1.

<sup>•</sup> Такъ последовательно пишется это имя въ А. Add. 14.653, fol. 16v., 47r-v. Въ В, напротивъ, пишется Домов. Add. 12.174, fol. 276r<sup>a</sup>, 267v<sup>b</sup>. Что должна обозначать собою форма Домовательность (въ родъ «Юліанъ — Луліанъ»), или что-нибудь болѣе важное, — судить не берусь.

учениковъ Евгена, и только позднъйшие редакторы, болъе его интересовавшіеся именами, вставили сначала краткій списокъ («сколько можно было разыскать»), а потомъ и болъе подробный. - Послъднее объяснение проще и естественнъй, но и первое вовсе не исключается. Дъло въ томъ, что ръчь автора въ первомъ лицъ далеко не вездъ выдержана, и очень часто виъсто «мы» употребляется третье лицо — «святые». Ключь къ разрѣшенію поставленной альтернативы можно бы искать въ приведенной выше 1 записи автора, гдъ говорится, что житіе составлено по спеціальному заказу и именно «по повельнію царскому» и по «письму» какого то «святого (или святыхъ) изъ Рима» 2. Если принять во вниманіе, что Михаилъ «былъ вмъстъ съ Евгеномъ» не менъе 40 лътъ, и что, по его собственному Житію, онъ пришель къ Евгену въ 30-лётнемъ возрастё<sup>8</sup>, то онъ не могъ надолго пережить Евгена, и трудно предположить, чтобы чрезъ какія нибудь 10 леть после 363 г. известность Евгена настолько распространилась, что спросъ на его Житіе появился даже въ Римь, тымь болье, что историческая обстановка 364—379 Р. Х. мало благопріятствуеть такому предположенію. Выходить какъ будто, что авторъ приведенной записи не могь излагать Житіе въ форм' разсказа очевидца. Но, съ другой стороны, мы не знаемъ, принадлежить ли эта запись подлинному автору Житія, или она вставлена, какъ и краткій списокъ, позднѣйшимъ редакторомъ, который могъ имъть подъ руками уже готовое Житіе въ видъ разсказа очевидца. Однако, вопросъ объ авторѣ Житія пока не входить въ нашу задачу. Во всякомъ случать, какое бы изъ двухъ объясненій мы ни приняли, необходимо признать, что Житіе Евгена еще до IX вѣка пережило весьма сложную литературную исторію.

Нѣкоторый свѣтъ на эту исторію проливаютъ показанія Ишо'денаха. Время жизни этого автора нельзя считать прочно установленнымъ и послѣ разъясненій Labourt'a. Конечно, его нельзя относить къ концу VIII вѣка: въ хроникѣ Михаила Сирійца имѣется буквальная выдержка изъ 17 гл. Х-ой кн. «церковныхъ исторій» Денахишо', т. е. Ишо'денаха, относящаяся къ основанію въ 1104 селевк. (793 Р. Х.) извѣстнаго монастыря Зафаранъ, при чемъ Ишо'денахъ замѣчаетъ, что этотъ монастырь «назы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стр. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Запись имъется во всъхъ трехъ редакціяхъ (Add. 14.658, fol. 31r, Add. 12 174, fol. 272ra, Bedjan, III, 451), а въ А вторично подтверждается въ концъ Житія (fol. 47v).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sachau, Verzeichn. I, 237. Впрочемъ, показаніе автора Житія Евгена о 40-лѣтнемъ пребыванія его съ учителемъ совершенно не согласуется съ данными Житія самого Михаила, которое сохранилось въ стихотворной обработкъ 'Абдиню'-бар-Шаарэ (X в.), Cardahi, Liber Thesauri de arte poëtica Syrorum (1875), стр. 136—137. Sachau, ц. м.

вается монастыремъ Ханнаніи до сего дня»<sup>1</sup>. Хотя это самая поздняя цитата изъ Ишо'денаха, сохраненная поздн'яйшими авторами, т'ємъ не мен'є нужно полагать, что между 793 Р. Х. и составленіемъ «церковныхъ исторій» прошелъ бол'є или мен'є значительный промежутокъ времени. Но, съ другой стороны, указываемое Labourt' омъ упоминаніе въ «Книг'є ц'єломудрія» о событіи 849—850 Р. Х., если оно д'єйствительно принадлежить автору<sup>2</sup>, вовсе не обязываеть относить происхожденіе этой книги къ Х в'єку: авторъ могъ упомянуть въ своей книг'є и о событіи текущаго года. Повидимому, правильн'є относить Ишо'денаха къ ІХ в'єку. Но въ данномъ случа важно не столько время происхожденія самой «Книги ц'єломудрія», сколько древность той редакціи легенды, которою пользовался Ишо'денахъ. А эта редакція по внутрешнимъ признакамъ оказывается безспорно бол'є древнею не только въ сравненіи съ редакціей А, приблизительно современною Ишо'денаху, но и съ редакціей х, которая явилась, можеть быть, ран'є Ишо'денаха.

Въ «Книгъ цъломудрія», изложенной въ видъ краткихъ главъ (състаръ), имъютъ отношеніе къ нашей легендъ: 1-я глава, посвященная самому Евгену, и еще восемь главъ, посвященныхъ дъйствительнымъ или мнимымъ его ученикамъ (гл. 2—7, 84 и 109)<sup>3</sup>. Первая глава содержитъ краткое изложеніе извъстнаго намъ житія Евгена, заканчивающееся спискомъ его учениковъ изъ 14 именъ (включая и двухъ сестеръ Евгена). Отношеніе этого списка къ краткому списку редакціи x (А—В) слъдующее:

Ищо ленахъ гл. 15.

<sup>1</sup> Chronique de Michel le Syrien, XII, 5, ed. Chabot, III (Paris 1905), стр. 20, syr. 489а. Форма \_\_\_\_\_\_ не говорить, конечно, о другомъ лицъ. Райтъ, Ист. сир. лит., 138.

<sup>2</sup> Ръчь идетъ о перенесеніи мощей св. Ишо'зки изъ основаннаго имъ монастыря въ монастырь Іоны Хдайабскаго чрезъ 260 лётъ послё его смерти въ царствованіе Га'фарабар-Мо'атсема. Краткое зам'вчаніе объ этомъ факт'в прибавлено въ конц'в главы, посвященной этому святому (гл. 47), посл'в того, какъ выше было сказано, что онъ погребенъ въ собственномъ монастырт. Но въ одномъ изъ несторіанскихъ гимновъ объ основателяхъ монастырей, который составленъ прямо по «Книг'в ц'вломудрія», о св. Ишо'зк'в сказано только, что онъ похороненъ въ собственномъ монастырт. Sachan, Verzeichn. I, 235°.

<sup>3</sup> О гл. 12-й см. ниже, стр. 141, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Add. 14.653, fol. 44r. Add. 12.174, fol. 275ra.

<sup>5</sup> Chabot, crp. 1.

orafitter who retornates ori, as error oring rates with rates with rates with rates with rates with rates who with recently.

Author recently.

Здёсь къ списку x (A+B) прибавлены три имени, и два имени замёнепы, но порядокъ именъ почти тотъ же, и даже имена сестеръ Евгена оставлены на ихъ прежнемъ мъстъ, а не перенесены въ конецъ вновь дополненнаго списка (какъ въ C). Кому принадлежить это дополнение списка 9-ти: Ишо денаху, какъ полагаетъ Labourt, или какому-нибудь его источнику? Противъ перваго предположенія рѣшительно говорить то обстоятельство, что Ишо денаху, кром в названных в 14 именъ, извъстны были и другіе ученики Евгена, о которыхъ онъ даеть отдельныя сообщенія въ гл. 4, 6, 84 и 109 (Іона, Аха, Хазкінлъ и Сафра). Если онъ прилагалъ свою руку къ дополненію списка, то совершенно необъяснимо, почему онъ не включиль въ списокъ и эти имена. Особенно непонятно было бы отсутствіе въ спискъ имени Іоны Анбарскаго (гл. 4), Житіе котораго самъ Ишо денахъ передагалъ въ стихотворную мемру 1. Съ другой стороны, большинство святыхъ, называемыхъ въ спискъ, не имъютъ соотвътствующихъ отдъльныхъ главъ: следовательно, авторъ ничего не зналъ о нихъ. Все это говорить скорбе за то, что Ишочденахъ взяль списокъ 14-ти готовымъ въ своемъ источникъ и не ръшился прибавить къ нему новыя извъстныя ему имена. Тъмъ самымъ предполагается, что и замъна двухъ именъ ( с витесто בגלא вы. בספה) съ втроятностью должна быть отнесена на счетъ источника Ишо денаха, если она не есть результатъ просто ошибочнаго чтенія.

Спрашивается: какимъ источникомъ пользовался вдѣсь Ишо'денахъ? Первое возможное предположеніе, что онъ использоваль непосредственно Житіе Евгена, представляется мало вѣроятнымъ. Во времена Ишо'денаха Житіе успѣло уже вылиться въ форму редакціп x (а можеть быть и A) со спискомъ 29-ти, и самъ Ишо'депахъ, какъ можпо видѣть изъ его мемры объ Іонѣ Анбарскомъ и изъ 84 и 109 главъ «Книги цѣломудрія», зналь легенду въ такихъ распространенныхъ формахъ, которыя рѣшительно расходятся съ тѣми сравнительно еще элементарными формами, какія она

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cm. Wright-Cook, Catal. II, 1166. Guidi, ZDMG LXIV (1892), crp. 757.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ Жигін Іоны фигурируєть уже «70 учениковь» Евгена (безъ именъ), Веdjan, I, 479. По именамъ названы три Іоанниса, ibid. 480 (въ спискъ 9-ти только одинъ), и Іосифъ, ib. 482 (есть только въ спискъ 29-ти).

имъеть въ 1-ой главъ «Книги цъломудрія». Если предположить, что Ишо'денахъ не зналъ все таки редакціи x, и что у него подъ руками случайно оказалась болье древняя редакція, тогда остается не вполнь понятнымъ слъдующее. Передълка пространнаго Житія въ краткое сообщеніе предполагаеть во всякомъ случат активную редакторскую работу. Естественно было бы ожидать, что при условін такой активности Ишо денахъ дополнить свіздънія Житія новыми ему извъстными данными. И однако этого мы не видимъ, а видимъ довольно странное явленіе, что въ одной и той же «Книгъ цѣломудрія» легенда о Мар-Евгенѣ является одновременно и въ явно позднъйшей распространенной формъ (гл. 84, 109), и въ элементарномъ почти зачаточномъ состоянін (гл. 1-ая). Такое странное противорѣчіе можеть имѣть, кажется, только одно естественное объясненіе: въ 1-й главѣ мы имћемъ дело не съ активной работой Ишо денаха, а съ пассивнымъ, можеть быть, даже буквальнымъ воспроизведениемъ готовой уже обработки Житія въ краткое сообщеніе, которая была произведена въ то время, когда Житіе существовало только въ очень древней редакціи. Это едва ли не единственно возможное предположение находить себ' подтверждение въ показанін «сирійскаго лексикона» Ишо' бар-Бахлула (Дада із) X в., откуда ны узнаемъ, что извъстія Ишо денаха запиствованы имъ изъ аналогичнаго «Книгъ цъломудрія» древнъйшаго сборника, именно изъ «Рая восточныхъ» Іосифа Хаззан, автора начала VII вѣка 1. Эта утраченная теперь книга, составленная, очевидно, въ pendent къ «Раю» египетскихъ отцовъ Палладія, судя по описанію 'Абдишо' , должна была представлять пространную исторію сирійскаго монашества и церкви сирійской. Вполн'є естественно, что въ ней отведено было мъсто и исторіи Евгена, отца сирійскаго монашества и «строителя церкви» восточной. Это тымь болые естественно, что самъ Іосифъ Хаззая значительную часть жизни провель въ монастыряхъ областей Бет-Кардо и Бет-Нухадра, съ которыми тесно связаны легенды цикла Евгена, и самымъ своимъ обращеніемъ въ христіанство обязанъ былъ монастырю Іоханнана Камульскаго<sup>3</sup>, который считался ученикомъ Евгена, и которому у Ишо'денаха посвящена особая глава (7-я). Характерно, что первое имя, добавленное къ списку 9-ти (+2) у Ишо 'денаха

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Duval, Litt. Syr. <sup>3</sup>, crp. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Книга исторій Рая восточныхъ, двѣ части, одна книга, въ которую вплетена церковная исторія». В. О. III 1, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробныя свёдёнія объ Іосифё Хаззаё имёются у Ишо'денаха (гл. 125), при чемъ последній обнаруживаеть явную симпатію къ Іосифу, хотя онъ быль отлученъ католикосомъ Тимовеемъ.

(resp. Іосифа Хаззаи), есть имя «Іоханнанъ». Правда, происхожденіе легенды отодвигается такимъ образомъ въ большую древность, но это не должно представляться непріемлемымъ, разъ установлено, что еще до ІХ въка легенда должна была пережить сложную литературную исторію.

Что Іосифъ Хаззая пользовался легендой въ формв житія Евгена, это видно изъ явной зависимости его списка учениковъ Евгена отъ краткаго списка Житія и изъ имени «Миханлъ», которое у него прибавляется въ самомъ концъ списка, при чемъ, нужно замътить, Ишо денахъ (resp. Іосифъ) не знаеть объ этомъ Михаиль ничего кромь имени: повидимому, оно заимствовано просто изъ авторской подписи Житія. Последнее обстоятельство говорить за то, что у Іосифа Хаззан было Житіе съ краткимъ спискомъ 9-тп (+2), и что добавленіе трехъ имень, а также и зам'єна двухъ (хотя последняя представляется более загадочною) должны быть приписаны Іосифу. Оставляя въ сторонѣ имя «Михаила», источникъ котораго уже указанъ, мы имъемъ въ спискъ Іосифа четыре новыхъ имени (два Іоханнана, Шери и Шаллита), которымъ соответствують у Ишо'денаха четыре отдъльныя сообщенія, а именно: гл. 2 — о Мар-Іоханнанъ, «основателъ обители» «вблизи Кастра Забдайе», гл. 3— о Мар-Шери (,ік или ,ікк), «основатель обители на горь города Дары», гл. 5-о Мар-Шаллить, «основатель обители въ странь Кардо и Забдай» («Сізо соліол), и гл. 7 — «о Мар-Іоханнанъ, основатель обители Камульской» «тамъ, гдъ остановился ковчегь [Ноя]». Здёсь обращають на себя внимание два обстоятельства. Во-первыхъ, всъ четыре сообщенія относятся къ съвернымъ областямъ Бет-'Арбайе, Бет-Забдай и Кардо, которыя были особенно хорошо знакомы и близки Госифу Хаззать 1. Во-вторыхъ, всть они носять характеръ большой древности. Относительно Іоханнана Забдайскаго извістно, что сказаніе о немъ, какъ ученикѣ Евгена, и притомъ въ болѣе распространенной, чёмъ у Ишо'денаха, форм'ь, около половины VII в. было уже обработано въ «мемру» (въроятно, стихотворную) раббаномъ Афнимараномъ изъ несторіанскаго монастыря Зафаранъ (въ Бет-Нухадра)<sup>2</sup>. Сообщеніе о Мар-Шери имъетъ признакъ большой древности въ томъ указаніи, что Шери, пришедши въ Несибинъ къ Евгену, «былъ однимъ изъ 18-ти братій» его обители (только 18-ти, а не 29-ти, или 70-ти). Что касается сообщеній о Шаллить и Іоханнань Камульскомъ, то оба эти сообщенія въ изложеніи

¹ Le livre de la Chasteté, № 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Scher, Histoire Nestorienne (Chronique de Séert) I 2, гл. 36, PO V 2, 251. Объ Афимаранъ и его сочинениять см. Thom. Marg. I, 32, II 3 (Budge II, 108, 121—122, сf. Budge I, p. LXXIII); 'Abdiso' y Assem. B. O. III 1, 187, ср. Duval, Litt. Syr. 3, стр. 212.

Ишо'денаха им'єють одну характерную особенность, которая выдаеть съ головою ихъ истипное происхождение: заглавия этихъ сообщений, принадлежащія, конечно, Ишо денаху, рышительно расходятся съ ихъ содержаніемъ, при чемъ заглавія явно отражають позднійшую фазу въ развитіи легенды, а содержаніе — гораздо болье древнюю. Шаллита въ заглавіи названъ «основателемъ обители въ странъ Кардо и Забдай», т. е. на границъ этихъ двухъ странъ<sup>1</sup>; между темъ въ самомъ сообщени ни о какой обители нёть рёчи, а говорится только о «храм'в (حليمه), который онъ создаль». Согласно его собственному Житію, Шаллита быль отшельникь, и монастырь быль создань послё его смерти на мёстё его подвиговь?. Іоханнань Камульскій, по заглавію, «основаль обитель въ Камуль»; между тымь самое сообщеніе говорить, что онъ подвизался одинъ «въ пещерѣ», въ которой и быль похоронень, и что только впоследстви, во времена Авраама Великаго. ученикъ последняго раббанъ Уккама пришелъ сюда и построилъ здесь храмъ в. Все это показываеть, что названныя сообщенія Иппо денаха заимствованы имъ, какъ и глава 1-я о Мар-Евгенъ, изъ древняго источника, т. е. изъ Іосифа Хаззаи. Правда, относительно обители Іоханнана Камульскаго извъстно, что она уже существовала во времена Іосифа, но она только-что была основана (Уккама быль, можеть быть, старшимъ современникомъ Іоснфа), и ея истинное происхожденіс было слишкомъ хорошо изв'єстно для того, чтобы можно было тогда уже приписывать ея основание самому Іоханнану, въ память котораго она была создана. — Но, кром'в названныхъ четырехъ, у Ишо денаха имъются еще четыре отдъльныя сообщенія о другихъ ученикахъ Евгена: объ Іонъ Анбарскомъ (гл. 4), Ахъ (гл. 6), Іезекінль (гл. 84) и Сафрь (гл. 109). Можеть быть, и здысь, въ отношеніи къ Іосифу Хаззать, остается въ силъ возражение, поставленное ранъе относительно Ишо денаха: почему не включены въ списокъ гл. 1-ой эти ученики? Однако, не подлежить сомненію, что не все отдельныя сообщенія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Житіе Шаллиты, Bedjan, I, 461-462.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, I, 462-463.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Тhom. Marg. I, 14, Budge, I, 37. Нѣкоторое несоотвѣтствіе между заглавіемъ и содержаніемъ замѣчается также и въ сообщеніяхъ объ Іоханнанѣ Забдайскомъ и о Шери. Тамъ и здѣсь въ заглавіяхъ фигурируеть сізова (обитель), а въ самыхъ сообщеніяхъ— сіз (монастырь), при чемъ о «монастыръ» Шери сказано, что позднѣе на его мѣстѣ была основана «обитель» сізова митрополитомъ неснбинскимъ Сабришо', а относительно Іоханнана Забдайскаго сказано только, что онъ погребенъ въ Дайра дКастра, и что потомъ тѣло его перенесено въ «обитель, что у Зарнуки». Нужно отмѣтить, что названія сіл и стою же монастыря.

Ишо'денаха объ ученикахъ Евгена заимствованы изъ «Рая восточныхъ» Іосифа Хаззаи. Іезекіндь (Амары) Бет-Гармайскій (гл. 84) въ действительности самъ жилъ въ первой половинъ VII в., какъ это видно изъ Оомы Маргскаго<sup>а</sup>, и могь прослыть за ученика Евгена развѣ лишь въ самое близкое къ Ишо денаху время. То же нужно сказать о Сафръ (ححف), «основатель обители на горь Изалы» (гл. 109)8, имя котораго, какъ и Іезекіиля, не встрѣчается даже въ позднѣйшихъ спискахъ учениковъ Евгена. Имя «Ахи», который называется у Ишочденаха основателемъ обители Зарнуки (гл. 6), встръчается въ спискъ 72-хъ4, но его принадлежность къ циклу Евгена, несомивно, поздняго происхожденія и обязана тому обстоятельству, что, какъ разсказывается въ гл. 2-й, настоятель этой обители раббанъ Гавріиль перенесь въ нее мощи ученика Евгена Іоханнана Бет-Забдайскаго: посл'в этого обитель получила названіе обители Іоханнана и Ахи, которые стали затемъ называться «естественными братьями» и соучениками<sup>5</sup>. Въ главъ 6-й «Книги цъломудрія» имъется уже упоминание о св. Ишо сабранъ изъ обители Изалы (т. е. изъ обители Авраама), чудесно источившемъ воду для братіи. Этотъ Ишо сабранъ не поименованъ у Оомы Маргскаго въ числъ учениковъ Авраама 6 и, въроятно, жилъ въ значительно болъе позднее время. Съ другой стороны, въ гл. 2-й, гдъ также названа обитель Зарнуки, нътъ ни малъйшаго намека на легенду о Мар-Ахъ, и самое название этой обители («что у Зарнуки» казі балі) нёсколько иное, чёмъ въ гл. 6-ой (жаіл). Нужно зам'єтить, чго легенда о Марь-Ах'є толковала имя «Зарнука» не въ географическомъ смыслъ, а ставила его въ связь съ чудомъ Ишо'сабрана 7. Такимъ образомъ и 6-я гл. «Книги целомудрія» заимствована, повидимому, не изъ «Рая» Іосифа, а изъ болье поздняго источника. Что касается гл. 4-й, относящейся къ Іон'в Анбарскому, то, не касаясь вопроса о древности этого сказанія, здёсь нужно принять во вниманіе слёдующее: съ одной стороны, Житіе Іоны было извъстно непосредственно Ишо'денаху, который самъ перелагалъ его въ стихотворную мемру 8; съ

<sup>1</sup> Chabot, crp. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 31, Budge, I, 58.

<sup>8</sup> Chabot, crp. 57.

<sup>4</sup> Bedjan, III, 473.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> В. О. III 1, 592; I, 537. Sachau, Verzeichn. I, 141<sup>a</sup>, 201<sup>b</sup> и др.

<sup>6</sup> Cp. I, 14, Budge I, 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Maris, Amri et Slibae De patriarchis Nestorianorum commentaria, ed. Gismondi, II (Rome 1899), стр. 22. A. Scher, Chronique de Séert, XXXVI, PO, V, 2, стр. 250. У того же Ишо'денаха въ гл. 14 «основателемъ» обители Зарнуки называется Ишо'сабранъ.

<sup>8</sup> Wright-Cook. Catal. II, 1166.

другой стороны, въ географическомъ смыслѣ сказаніе объ Іонѣ выходило далеко за предълы предполагаемаго кругозора Іосифа Хаззан. Если принять, что поименованныя четыре сказанія не относятся къ «Раю восточныхъ», тогда получается полное соответствие между дополнениями, внесенными Іосифомъ въ списокъ гл. 1-й, и тъми отдъльными сообщеніями объ ученикахъ Евгена, которыя заимствованы Ишо'денахомъ у Іосифа 1. Выходить такимъ образомъ, что Іосифъ Хаззая имель поль руками Житіе Евгена древитишей редакціи со спискомъ 9-ти (+2) и кромт того отдельныя сказанія о четырехъ ученикахъ Евгена (Іоханнанъ Камульскомъ, Іоханнанъ Бет-Забдайскомъ, Мар-Шери и Шаллитъ). При воспроизведении списка учениковъ Евгена (гл. 1) Іосифъ воспользовался этими побочными свъдъніями, прибавивъ всъ четыре имени къ списку и еще присоединивъ къ нимъ имя автора Житія, о которомъ онъ не имъть особыхъ сведеній, какъ н о другихъ святыхъ краткаго списка. Изъ четырехъ новыхъ именъ два прибавлены въ концъ списка и два поставлены взамънъ выброшенныхъ именъ Іахоба и Кадлы. Позднее Иппо денахъ использоваль целикомъ сведенія Іосифа о цикле Евгена и затемъ прибавиль къ нимъ новыя сказанія, извъстныя ему изъ другихъ источниковъ (гл. 4, 6, 84 и 109). — Въ этомъ построеніи единственно загадочнымъ является то, почему выброшены имена Іахоба и Кадлы. Едва ли здёсь можеть быть рёчь о случайномъ выпаденіи, подобномъ выпаденію именя «Гурія» въ А: они явно замѣнены новыми ниенами, потому что другія добавочныя имена поставлены послѣ окончанія списка (послѣ именъ сестеръ Евгена). Относительно следы можно бы предполагать, что это имя, въ другихъ агіологическихъ памятникахъ, кажется, не встречающееся, показалось Іоснфу ошибочно написаннымъ, и онъ замениль его именемъ, по написанію наиболье близкимъ изъ тыхъ именъ учениковъ Евгена, которыя ему были известны (حليك). Но имя эссь едва ли могло быть неизвъстно Іосифу: съ этимъ именемъ въ VI въкъ существовалъ древній монастырь въ Бет-'Арбайе (на р. Саріа, приблизительно на срединъ пути отъ Несибина къ Тигру) 3. Можетъ быть, этотъ монастырь въ VII в. быль монофиситскимъ, и имя Іахоба вычеркнуто по вероисповед-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Оставляю въ сторонѣ отдѣльное сообщеніе о Григоріи Кипрскомъ (гл. 12), потому что онъ не называется здѣсь ученикомъ Евгена, а только говорится, что онъ «похороненъ у гроба Мар-Евгена». Возможно, что это несомнѣнно древнее сказаніе, вѣроятно, заимствованное изъ того же «Рая восточныхъ», относится къ тому именно «Григорію», который поименованъ въ краткомъ спискѣ. Но эта связь уже для Іосифа Хаззаи была не ясна: имена краткаго списка были для него уже пустымъ звукомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. Акты муч. Кардага при Шапорѣ, Bedjan, II, 488—489, ср. Hoffmann, Auszüge, прим. 175. Эти акты относятся къ VI в., А. Baumstark, Das christlich-aramāische Schriftum, Leipzig 1911, стр. 85.

нымъ соображеніямъ 1. То же возможно, конечно, и относительно Кадлы. Въ результать мы имъемъ въ качествъ весьма въроятнаго предположенія, что къ началу VII въка существовало не только Житіе Евгена со спискомъ 9-ти (-+2) учениковъ Евгена, но и отдъльныя сказанія о нъкоторыхъ его ученикахъ. Въ «Рат восточныхъ» Іосифа Хаззан скомбинированная изъ этихъ источниковъ легенда имъла уже 12 (-+2) именъ въ спискъ и общее количество учениковъ Евгена исчисляла въ 18.

Исторія Житія Евгена до начала VII в. и послів этого времени остается неизвістною. Относительно древнійшей эпохи можпо, однако, предполагать, что житіе съ краткимъ спискомъ существовало уже задолго до «Рая восточныхъ». Это видно изъ того, что ни объ одномъ изъ святыхъ краткаго списка Ишо денахъ (гезр. Іосифъ Хаззая) не можетъ сообщить никакихъ свідіній З. Очевидно, они были для Іосифа пустымъ звукомъ безъ всякаго содержанія. Имена остались, но біографіи были забыты, и рядомъ со старыми именами, которыя не вызывали уже никакихъ ассоціацій, стали появляться новыя имена, соединенныя съ опреділенными воспоминаніями. Отсюда нужно полагать, что между составленіемъ краткаго списка и «Раемъ восточныхъ» протекло тіпітит 100 літъ, иначе говоря, Житіе съ краткимъ спискомъ должно было появиться не поздніе начала VI віка, при чемъ далеко не исключается и боліве раннее его происхожденіе.

Что касается исторіи Житія между VII и IX вв., то на это время падаеть включеніе въ Житіе списка 29-ти. Относительно этого списка нужно сказать, что онъ не представляль собою дальнъйшаго развитія списка 9-ти, а быль просто внесень въ Житіе уже готовымь изъ какого то посторонняго источника. Это предположеніе основывается на слѣдующихъ наблюденіяхъ. Списокъ является въ житіи совершенно неожиданно, внѣ всякой связи съ контекстомъ. «Въ одинъ день,—разсказываеть авторъ,—собравшись у него (Мар-Евгена), мы попросили его сказать намъ слово жизни», и въ этой фразѣ, въ поясненіе къ «мы», вставленъ списокъ 29-ти, начинающійся словами: «я Михаилъ» и т. д. в. Далѣе, рядомъ со спискомъ 29-ти въ А и В продолжаеть существовать въ концѣ житія списокъ 9-ти съ извѣстными намъ оговорками, какъ если бы авторъ попрежнему не могъ «разыскать» ни одного имени кромѣ этихъ 9-ти. Наконецъ, въ спискѣ 29-ти встрѣча-

<sup>1</sup> Едва ли возможна здѣсь ошибка: вм. эссь — [се ] спол. (форма, употребляющаяся иногда вм. се долже, потому что въ спискѣ «Іоханнанъ» и «Іоаннисъ» — разныя имена, а въ данномъ случаѣ имя «Іахобъ» замѣняется именемт, «Іоханнанъ».

<sup>2</sup> О Григоріи Кипрскомъ (гл. 12) см. выше, стр. 141, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add. 14 653, fol. 16v-17r. Bedjan, III, 425-426.

ются только 4 имени изъ списка 9-ти 1, остальныя 5 въ немъ отсутствуютъ. Все это заставляетъ думать, что боле подробный списокъ вставленъ въ Житіе совершенно механически изъ посторонняго источника. Кроме того, нужно полагать, что въ этомъ источнике было лишь 28 именъ, и уже при включеніи списка въ Житіе къ нимъ прибавлено было въ начале имя составителя Житія Михаила. Именно цифра 28 фигурируетъ у Марія ибн-Сулеймана 3, и эта четная цифра боле отвечаетъ, вероятно, сложившемуся уже тогда преданію, что Евгенъ посылаль своихъ учениковъ, какъ Христосъ, по два 3. Характерная подробность сохранилась въ редакціи А: здёсь всё имена раздёлены особыми знаками попарно, и только впереди стоитъ одинокое Сталь собыми знаками попарно, и только впереди стоитъ одинокое 29-ти, то имъ могло быть Житіе одного изъ учениковъ Евгена, но едва ли особая редакція Житія: въ последнемъ случае списокъ долженъ бы стоять въ боле естественной связи съ контекстомъ.

Въ результатъ мы получаемъ слъдующіе этапы въ развитіи легенды до ІХ въка. [1. Житіе Мар-Евгена безъ списка учениковъ, — ступень только возможная 5]. 2. Житіе съ краткимъ спискомъ 9-ти учениковъ и 2 сестеръ Мар-Евгена, — не позднъе начала VI в. 3. Обработка легенды въ «Ратъ восточныхъ» со спискомъ 12-ти (—2), — нач. VII въка. 4. Появленіе списка 28 учениковъ отдъльно отъ Житія, — около VIII в. 5. Редакція х со спискомъ 29-ти, — не позднъе ІХ въка.

## II. Өеодоръ Мервскій и стихотворная мемра о св. Мар-Евгенъ.

1. Свёдёнія и предположенія о Осодор'є Мервскомъ. — 2. Стихотворная мемра о св. Евген'є. Mus. Brit. Add. 14.653. — 3. Сирійскій тексть и переводъ мемры.

1.

Обозрѣніе сохранившихся редакцій Житія св. Евгена приводить къ заключенію, что Житіе до IX в. прошло уже довольно сложную литературную исторію, а относящіяся къ циклу Евгена показанія Ишо денаха (resp. Іосифа Хаззаи) дѣлають весьма вѣроятнымъ предположеніе, что Житіе Евгена существовало уже по крайней мѣрѣ въ началѣ VI в., а можеть быть и ранѣе. Противь предположенія столь глубокой древности Житія, по-

<sup>:</sup> ನರ್ನ ಸಮ್ಮ ಸಂಗರ .ಎಂದು Add. 14.658, fol. 16v—17r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maris etc. De patriarch. nestorianorum, I, versio, crp. 23.

з См., напр., Житіе Даніила (Bedjan, III, 495), Житіе Іоны Анбарскаго (Bedj. I, 481) и др.

<sup>4</sup> Add. 14.653, fol. 16v-17r.

<sup>6</sup> См. выше, стр. 133-134.

видимому, стоить факть «абсолютнаго молчанія» о св. Евгень другихь древнихь источниковь (Labourt), — факть, которымь нельзя рышительно опровергнуть это предположеніе, но тымь менье можно его подтвердить. Однако это «молчаніе», къ счастью, не «абсолютное»: сохранилось одно указаніе, что въ VI в. Житіе Евгена было уже извыстно. Изъ каталога "Абдишо", который, нужно сказать, является единственнымь свидытелемь относительно многихь утраченныхь теперь произведеній древней сирійской литературы, мы узнаемь, что около половины VI выка была предпринята уже стихотворная обработка Житія Мар-Евгена Өеодоромь Мервскимь. Воть слова "Абдишо" (форма стихотворная):

Kiasky

صرائع ورده حدو دده معدمه المحدد المرتعم الانتسام المعامية المعامية المعامية المعامة ال المعترب معربي المعادية المعادية وعمله المعربية المربحة ملاهدة «Өеодоръ митрополить Мерва составиль въ стихахъ исторію Мар-Евгена и греческихъ [отцовъ] и толкованіе Псалтири и мемры другія и разрѣшеніе 10-ти вопросовъ Саргиса и сочинение разнообразное [по содержанію], о которомъ просилъ его Мар-Аба католикосъ» 1. Это показаніе "Абдишо" до сихъ поръ не пользовалось въ научной литературъ доброй славой отчасти по внив Ассеманія, который по поводу упоминаемой здісь исторіи Евгена сдълаль указаніе на существованіе въ cod. Vat. Syr. 90 «анонимнаго» гимна «о Мар-Евгенъ и его товарищахъ» 3. Правда, это сопоставленіе было явно неудачно. Но Ассеманій вовсе и не «приписывалъ» этотъ гимнъ Өеодору Мервскому, какъ принято говорить 3: онъ самъ сообщаеть, что въ гимнь упоминается, напр., имя Бабая Несибинского, а о томъ, что Бабай жилъ посл'в Өеодора, Ассеманію было прекрасно изв'єстно 4. Кром'є того, уже Ассеманію было извъстно (хотя въ данномъ случать и было упущено имъ изъ вниманія) то, что начальныя слова «анонимнаго» гимна буквально совпадають съ начальными словами гимна Георгія Варды о томъ же предметь въ cod. Vat. Syr. 184: тв и другія слова приведены въ каталогь Ассеманія 5. Такимъ образомъ уже во времена Ассеманія едва ли могло быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O. III <sub>1</sub>, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. прим. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hoffmann, Auszüge aus Syr. Acten der Pers. Märt., crp. 171. Duval, Litt. Syr. <sup>3</sup>, crp. 347—348.

<sup>4</sup> Cp. B. O. III 1, 88, прим. 2.

<sup>்</sup> Catal. Bibl. Vatic. III, 395, cf. II, 489: க்க்க்க் மக்கிக்கி கவிலி கடுக்கி கவிலி கடுக்கி கடுக்கி களிலி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடிக்கி கடிக்கி கடிக்கி கடிக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி கடுக்கி க

сомнение въ томъ, что анонимный гимнъ принадлежитъ Георгію Вардѣ. Между тѣмъ, критикой неудачнаго сопоставленія Ассеманія, которая какъ будто ставить подъ сомненіе правдивость самаго сообщенія 'Абдишо', обычно исчерпывается все отношеніе къ предполагаемой стихотворной исторіи Евгена, составленной Оеодоромъ Мервскимъ¹. Labourt, подчеркивая «абсолютное молчаніе» объ Евгенѣ древнихъ источниковъ, не считаетъ нужнымъ даже упомянуть о ней. Однако, если анонимное стихотвореніе не принадлежить Оеодору, это не значить, что онъ не писалъ другого, котораго мы пока не знаемъ. Равнымъ образомъ совершенно невѣроятно, чтобы самъ 'Абдишо' могъ смѣшать едва не современнаго ему автора (Варду) съ авторомъ VI в., тѣмъ болѣе, что и заглавія сопоставляемыхъ произведеній не совсѣмъ совпадають (,італ «бълъ» — , ,іта възла «бълъ» , ,юють сы совосѣмъ совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совосъ совосъ совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совосъ совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совосъ совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совосъ совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совосъ совосъ совпадають (,італ «бълъ» — ,юють сы совосъ сов

Хотя до насъ не дошло ни одно изъ перечисленныхъ у 'Абдишо' сочиненій Өеодора Мервскаго, и о самомъ автор'є мы не знаемъ почти ничего, тъмъ не менъе сообщение 'Абдишо' не даеть оснований сомнъваться въ его достовърности. Существование отвъта Өеодора на десять вопросовъ Сергія Риш'айнскаго давно уже не подвергается сомниню, потому что философскіе трактаты Сергія и его переводы изъ Аристотеля и Галена адресованы къ «пресвитеру Өеодору»<sup>2</sup>, который состояль въ перепискъ съ Сергіемъ и посылаль ему свои вопросы (حكمت), а относительно этого Өеодора мы и теперь можемъ сказать только то, что было сказано Ренаномъ: «discipulum Sergii neminem novimus, nisi Theodorum dictum Maru, qui composuit, teste Ebedjesu, solutiones decem quaestionum Sergii» Возможность составленія особаго сочиненія по требованію Мар-Абы вполнъ оправдывается не только тымъ, что Оеодоръ былъ его подчиненнымъ, но и тымъ, что Мар-Аба, по его Житію, также быль знакомь съ Сергіемь и также быль въ курсь тьхъ вопросовъ, которые интересовали Сергія и Өеодора 4. Всего выроятиве, что Өеодоръ принадлежаль къ кругу «учениковъ Мар-Абы»<sup>5</sup>, которые слушали его въ Несибинской школь, гдь онъ несомнънно былъ нъкоторое время «толкователемъ» (сторое) в, и потомъ занимались подъ его

<sup>1</sup> Duval, n. m.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wright, Catalogue 1155-1157, 1187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Renan, De philosophia peripatetica apud Syros, Paris 1852, crp. 29.

<sup>4</sup> Данныя изъ Житія Марь-Абы си. у Labourt'a, ц. с. стр. 164 са-вд.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Нъкоторые изъ нихъ перечисляются у Амра. De patr. Nest., ed. Gismondi, p. II, Rome 1897, стр. 24

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baumstark, «De causis festorum» OCh I, 322.

руководствомъ или по его порученію коллективною литературною работою 1; можеть быть, Өеодоръ въ числъ другихъ учениковъ Мар-Абы сопровождаль своего учителя и въ его путешествіи на западъ. Изв'єстно, что Мар-Аба со своими «учениками» Павломъ Несибинскимъ и Оомою Эдесскимъ между 525 и 533 Р. Х. были въ Константинополь, при чемъ были тогда въ столицъ и другіе восточные ученые в. Эти предположенія относительно Өеодора сами собою напрашиваются не только въ виду засвидътельствованной 'Абдишо' ученой связи между Өеодоромъ и Мар-Абою, но еще и потому, что иначе трудно было бы объяснить интересъ Өеодора къ западной философіи и личное знакомство его, повидимому, очень близкое, сь западнымъ ученымъ Сергіемъ, д'вятельность котораго во всякомъ случат протекала главнымъ образомъ между Риш'айною и Константинополемъ 3. Очевидно, «пресвитеръ Осодоръ», ведшій философскую переписку съ Сергіемъ, прежде чёмъ сдёлаться епископомъ въ отдаленномъ Хорасане, жилъ некоторое время гдё-то ближе къ западу, гдё восточные спрійцы, можеть быть, лишь случайно и спорадически, все-таки занимались западной философіей. Такимъ мѣстомъ могла быть только Несибинская школа, и можно сказать съ большою въроятностью, что Оеодоръ быль если не учителемъ Последующее назначение Осодора спископомъ въ Хорасанъ также не представляется страннымъ, потому что Мар-Аба, сдёлавшись католикосомъ, какъ видно изъ другихъ примъровъ, назначалъ своихъ учениковъ епископами въ разные города Персіи, и въ томъ же Хорасанѣ подлиннымъ «митрополитомъ Мерва» былъ другой «ученикъ» Мар-Абы-Давидъ 5.

Отсюда получаеть полную правдоподобность и то, что Өеодоръ, жившій въ Несибинѣ, могъ интересоваться св. Мар-Евгеномъ по крайней мѣрѣ какъ мѣстнымъ святымъ, если предполагать, что легенда не получила еще тогда всеобщаго распространенія. Въ качествѣ простой конъектуры, ни для кого не обязательной, можно привести еще слѣдующее соображеніе. Достовѣрно извѣстно, что изъ кружка Мар-Абы исходило опредѣленное тяготѣніе къ сближенію съ западомъ. Мар-Аба и его ученики путешествовали въ столицу съ явною цѣлью расположить колеблющееся правительство Юстиніана въ пользу несторіанства. При этомъ естественно было стремле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. О. III 1, стр. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Labourt, ц. с., стр. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Райтъ, Краткій очеркъ исторіи сирійской литературы, стр. 62-63.

<sup>4</sup> Cp. Guidi, Gli statuti della scuola di Nisibi, I praef., II praef. GSAI IV (1890), crp. 169, 189

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> В. О. III 1, 147 и др.

ніе ознакомить западъ съ восточнымъ богословіемъ и восточнымъ благочестіемъ, тімъ боліве, что на это знакомство быль большой спросъ. И дійствительно, Мар-Аба («Патрикій») охотно бесёдоваль съ «ромеями» о состоянім восточной церкви<sup>1</sup>, а его «ученикъ» Павелъ Несибинскій усердно просвъщаль касательно восточнаго богословія самихь императоровъ (Юстина I и Юстиніана I) и даже усп'єдъ войти въ сношенія чрезъ quaestor'а sacri palatii Юнилія съ латинскимъ западомъ и заинтересовать несибинскою наукой и школой Африку и Римъ<sup>2</sup>. Вполит возможно, что тогда же возникъ спросъ и на сирійскую агіологію и прежде всего на житіе главы восточнаго монашества Евгена. Не тогда ли и появилась та редакція Житія Евгена, которая была изготовлена «по повельнію царскому» и по «письму святыхъ (или святого) изъ Рима»? в Можетъ быть, она предназначалась для перевода на греческій или на латинскій языкъ: аналогіи для подобныхъ переводовъ имъются какъ разъ изъ той же эпохи 4. Правда, сохранившееся Житіе по своимъ литературнымъ качествамъ не стоитъ на уровнъ литературныхъ вкусовъ ученаго кружка Мар-Абы. Но по сохранившемуся Житію трудно судить опредъленно о древнихъ его редакціяхъ. Кром'в того, составленіе, или редактированіе Житія могло быть поручено не «ученику» Мар-Абы, а монахамъ обители Мар-Евгена, особенно если они уже ранће имъли это Житіе, и теперь нужно было его лишь вновь редактировать. Если подобное предположение возможно, то Осодоръ Мервскій могъ им'єть особое побужденіе для составленія своей мемры въ появленіи новой редакціи Житія и въ томъ интересь, какой должно было тогда возбуждать въ кружке Мар-Абы Житіе Евгена. Но, конечно, это не более, какъ конъектура.

Что касается ближайшаго повода для составленія Өеодоромъ стихотворной «исторіи» Евгена, то, судя по аналогіи съ названною рядомъ исторіей «грековъ» (حقدة), можно думать, что она была составлена на празднованіе памяти Евгена: فدت сеть спеціальный календарно-литургическій терминъ, обозначающій «греческихъ отцовъ» несторіанской церкви Діодора, Өеодора и Несторія 5. Стихотворная мемра, посвященная خقدة,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О томъ свидетельствуетъ Козьма Индикоплевстъ, PG, LXXXVIII, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Kihn, Theodor v. Mopsuestia und Junilius Africanus, Freib. i/B. 1880, стр. 259. Cassiodorus, De inst. div. lit., PL, LXX, 1105—1106, ср. Дьяконовъ, Типы высшей богословской школы въ древней церкви, СПб. 1913, стр. 62.

<sup>8</sup> Add. 14.653, fol. 31r, Bedjan, III, 451, upum.

<sup>4</sup> Напр., лат. переводъ «исагогики» Павла несибинскаго (Kihn, ц. с., 468, сf. 289), греч. переводъ исторіи персидскихъ парей (В. О. III 1, 87) и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См., напр. Wright, Catalogue, 183<sup>b</sup> и др.

имѣется уже у Нарсая (кон. V и нач. VI в.) 1. Правда, нѣтъ данныхъ утверждать, что память Евгена уже въ VI в. существовала въ несторіанскомъ календарѣ. Но нѣтъ ничего невѣроятнаго въ томъ, что св. Евгенъ чествовался въ его собственной обители и въ Несибинѣ или въ особый ему посвященный день, или въ день общей памяти святыхъ, а такія общія памяти въ VI в. несомнѣню уже были 2. Достойно замѣчанія, что въ VI в. именно въ Несибинской школѣ образовался особый родъ церковной литературы: поученія, посвященныя объясненію «причинъ» церковныхъ праздниковъ (същъ), и первыми представителями этого рода литературы называются какъ разъ Несибинскій съсхом Мар-Аба и его «ученикъ» Оома Эдесскій 3. Что касается собственно стяхотворной формы мемры, то она была хорошо извѣстна уже съ V в. и въ частности составляла славную традицію Несибинской школы отъ перваго ея раббана и «толкователя» Нарсая. Такимъ образомъ и съ этой стороны показаніе 'Абдишо' о Өеодорѣ не представляеть ничего неправдоподобнаго.

Единственная, можеть быть, дъйствительно допущенная у 'Абдишо' неточность заключается въ томъ, что онъ называеть Өеодора «митрополитомъ Мерва» (оіээт ). Въ дъяніяхъ восточныхъ соборовъ мы не встръчаемъ митрополита Мервскаго съ этимъ именемъ, а въ дъяніяхъ собора 534 г. при католикосъ Іосифъ, преемникъ Мар-Абы, имъется подпись Өеодора епископа поіэээт (соггід. поіоээт), т. е. Мегw ег-Rud или Магw-і-Rod, епархіальнаго города въ Мервскомъ діэцезъ, находившагося въ разстояніи трехъ-четырехъ дней пути на югъ отъ Мерва в Вполнъ возможно, что 'Абдишо' смъшалъ Магw-і-Šahagan и Магw-і-Rod и назвалъ простого епископа Мервскаго привычнымъ «митрополить Мервскій». Но не исключена и такая возможность, что Өеодоръ позднъе 554 г. былъ дъйствительно митрополитомъ Мервскимъ послъ смерти Давида, который также былъ ученикомъ Мар-Абы в между 554 и 585 гг. имена митрополитовъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Narsai, Homiliae et carmina, ed. A. Mingana, Mausili 1905, vol. I, crp. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. crp. 27, 28. A. Baumstark, Die nestorianischen Schriften «de causis festorum» OCh I (1901), 329, 332.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baumstark, n. c., 320, 322-323.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chabot, Synodicon Orientale, Paris 1902, crp. 109, 366, 677. Guidi. Ostsyrische Bischöfe und Bischöfsitze im V—VII Jahrh. ZDMG XLIII (1889), crp. 412, cp. Marquart, Eraušahr, Berlin 1901, crp. 70, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Только не витсто «низложеннаго», будто бы, Мар-Абою Давида, какъ полагалъ Ассеманій (В. О. III 1, 147), потому что Давидъ и Өеодоръ оставались на своихъ мъстахъ м послт смерти Мар-Абы († 552). Самый фактъ низложенія Давида Мар-Абою, извъстный только изъ арабскаго извода 6-го посланія Мар-Абы, едва ли не сомнителенъ. Ср. Chabot, Synod. Orient. 554; В. О. III 1, 80.

Мервскихъ не извъстны. Но составление мемры о Мар-Евгенъ, какъ ясно изъ сказаннаго ранъе, скоръе нужно относить еще къ несибинскому періоду жизни Өеодора (т. е. значительно ранъе 554 г.): ее составлялъ не епископъ и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Өеодоръ», въроятно, солоставлять не епископъ и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Өеодоръ», въроятно, солоставлять не епископъ и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Оеодоръ», въроятно, солоставлять не епископъ и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Оеодоръ», въроятно, солоставление и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Оеодоръ», въроятно, солоставление и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Оеодоръ», въроятно, солоставлять не относить еще къ несибинскому періоду жизни Оеодоръ», въроятно, солоставлять не относить еще къ несибинскому періоду жизни Оеодоръ», въроятно, солоставлять не относить еще къ несибинскому періоду жизни Оеодоръ», въроятно, солоставлять не относить еще къ несибинскому періоду жизни Оеодоръ», въроятно, солоставлять не относить от от относить от о

2.

Въ связи съ сообщеніемъ 'Абдишо' можно указать на одно произведеніе, которое во всякомъ случав съ большимъ правомъ, чвмъ Vatic. Syr. 90, можеть быть поставлено рядомъ съ именемъ Өеодора Мервскаго. Этоназванная уже выше стихотворная мемра о Мар-Евгень, следующая непосредственно за прозаическимъ Житіемъ въ Add. 14.653 1. — Заглавіе ея такое: «мемра о доблестяхъ св. Мар-Евгена, составленная [размфромъ Мар-Іакова учителя »<sup>3</sup>. Но последнія четыре слова, поставленныя въ скобки, написаны позднейшею рукою взамень тщательно выскобленныхъ. Точно также выскоблены два слова въ заключительной фразъ мемры и вивсто нихъ написано «Тебв слава»: «Господи праведныхъ и благочестивыхъ, благослови наше собраніе, въ которомъ почтена память рабовъ Твонхъ [Тебь слава]» 3. Если принять во вниманіе извъстную намъ исторію кодекса Add. 14.653, то едва ли можно сомиваться, что выскобленныя слова указывали на несторіанское происхожденіе мемры, которое не нравилось позднёйшему владёльцу рукописи — монофиситу. Въ заглавін мемры, очевидно, было или имя несторіанскаго автора, или названіе несторіанскаго стихотворнаго метра (напр., حصنة، ننهد جريحيه). Въ заключнтельной фразь были, въроятно, имена двухъ несторіанскихъ святыхъ (или нарицательное опредъление цълой группы несторіанскихъ святыхъ), которымъ посвящено было богослужебное собраніе, гдѣ (въ концѣ собранія) читалась мемра. Такимъ образомъ несторіанское происхожденіе мемры едва ли можеть подлежать сомныйю.

Мемра написана весьма распространеннымъ у сирійцевъ (съ конца V в.) разм'єромъ, который у несторіанъ назывался خصنت (чтеніемъ Нарсаевымъ), а у яковитовъ — стихомъ (حمده) или «разм'єромъ (سعته) Мар-Іакова» 4. Оба знаменитые представители сирійской «поэзіи» V—VI в. пользовались большею частью одинаковымъ разм'єромъ, и потому

<sup>1</sup> Fol. 48v.—55r. Между 54 и 55 листами недостаеть 4 листовъ.

<sup>2</sup> Обычное у монофиситовъ названіе Іакова Серугскаго (кон. V—нач. VI в.). Fol. 48v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fol. 55r.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Narsai, Homiliae, ed. Mingana, I, crp. 19.

подчистка въ титулѣ мемры не изобличается стихотворнымъ метромъ произведенія. Другія названія размітра Нарсая и Іакова указывають на его отличительныя особенности: онъ назывался дой котеніемъ двойнымъ» или «по два») и кътот франстожнымъ»), потому что стихотвореніе должно было распадаться на строфы (حکمت) по две строки или по два стиха (حکمت) въ каждой, и каждый стихъ долженъ быль иметь 12 слоговъ (так). Классическая форма (حینة محدیم) стиха Нарсая и Іакова требовала кром'в того, чтобы каждая строка раздълялась на три отдъла по четыре слога въ каждомъ съ естественною (т. е. безъ дробленія ц'ільныхъ словъ) паузою между ними, хотя допускались и отступленія отъ этого правила (حفسلعه) въ видь, напр., четырехъ трехсложныхъ отделовъ, или отделовъ не равныхъ по количеству слоговъ  $(4 + 5 + 3, \text{ или } 3 + 5 + 4 \text{ и т. п.})^2$ . Наша мемра представляетъ именно классическую форму Нарсаева стиха безъ всякихъ сакъ, такъ что его, въроятно, долженъ бы былъ призпать безупречнымъ (حبنة) со стороны разм'тра и самъ авторъ діалоговъ «о поэтическомъ искусстві» Іаковъ Тагритскій, жестоко критиковавшій поздивишаго несторіанскаго стихотворца Ишо'яба бар-Малкона<sup>3</sup>. Каждый стихъ дёлится неизмённо на три естественные отдела, состоящіе изъ двухъ двухсложныхъ словъ, или трехсложнаго съ односложнымъ, или изъ двухсложнаго съ двумя односложными, или наконецъ изъ одного четырехсложнаго и допускающіе вполн'є естественныя между собою паузы. Также естественно разделение строфъ и строкъ: каждая строфа представляетъ вполнъ законченную мысль, которая обычно раздъляется на двъ половины, соотвътствующія двумъ стихамъ строфы 4. Эта естественность формы, ръдкія уклоненія отъ которой можно встръчать и у самого Мар-Нарсая 5, должна указывать на большую древность мемры. О томъ же говорить полное отсутствее риемы ( от н другихъ искусственныхъ украшеній, свойственныхъ позднійшей поэзіи 6. Рычь автора течеть естественно и плавно безъ особеннаго злоупотребленія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Martin, De la metrique chez les Syriens (Діалоги о поэтическомъ искусствъ Іакова Тагритскаго), Abhandlungen f. die Kunde des Morgenlandes, B. VII (1879), syr. t., стр. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Martin, п. с., стр. 68—69, cf. 27, ср. Grimme, Grundzüge der syrischen Betonungs-und Verslehre, ZDMG XI.VII (1893), стр. 302—303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Martin, ц. с., стр. 68—69. По Grimme (ц. с., стр. 292) это были бы трохеическіе стихи съ 6 удареніями каждый. Однако и зд'ёсь Brockelmann (ср. Zur syrischen Betonungsund Verslehre, ZDMG, LII, 1898, стр. 401 сл'ёд.) могъ бы указать не мало прим'вровъ противътеоріи Grimme.

<sup>4</sup> Cp. Grimme, ц. с., стр. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mingana, ц. с., I, стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Duval, Litt. Syr. 8, Martin η. c., crp. 9-10.

Въ настоящемъ своемъ видъ мемра, очевидно, предназначалась для употребленія за богослуженіемъ, или — точніве — по окончаніи богослуженія въ собственновъ смыслъ 4. На это, помимо самаго содержанія мемры, указывають: богослужебный «стихъ» (حدمد) и обращение къ «братии» въ начал' в и приведенная выше молитва о только что закончившемся «собраніи» въ честь какихъ то святыхъ — въ концѣ мемры. Но именно эта молитва показываеть, что здёсь мы имеемь дело не съ первичнымъ, а со вторичнымъ и поздивишимъ приспособленіемъ мемры. Не подлежить сомнівнію, что уничтоженныя монофиситскою рукой имена святыхъ, въ честь которыхъ было устроено собраніе, не были именами Евгена и Іакова, которымъ посвящено все содержаніе мемры, а были именами святыхъ несторіанскихъ, не принятыхъ монофиситскою церковью. Но едва ли возможно предполагать, чтобы мемра, посвященная Евгену и Іакову, была составлена на память какихъ то другихъ святыхъ, имена которыхъ настолько случайны въ мемрѣ, что ихъ легко было устранить путемъ подчистки. Очевидно, мы имъемъ здёсь дёло съ такимъ случаемъ, когда къ празднованію памяти какихъ то святыхъ (вероятно, въ ихъ монастыре или храме) была приспособлена, за неим вніем в особой мемры в честь этих святых в существовавшая уже ранъе мемра въ честь Евгена и Іакова, «исторія» которыхъ имъла, можеть быть, прямое или метафорическое отношение къ біографіи этихъ неизвістныхъ намъ святыхъ. О подобномъ случат разсказываетъ Оома Маргскій: оказывается, что даже въ знаменитой обители Бет-'Абе на ежегодномъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baumstark, Zwei syrische Dichtungen auf das Entschlafen der allerh. Jungfrau. OCh, V, 83—84 (Cp. ero жe Syrische und hellenistische Dichtung. Gottesminne, III, 570 cx.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Martin, u. c., crp. 10-11.

<sup>3</sup> Add. 14.653, fol. 53r-54v.

<sup>4</sup> Mingana, n. c., I, crp. 22. Baumstark, Zwei syr. Dicht., crp. 84-85.

«собраніи» въ намять ея основателя рабб. Іакова Лашомскаго долгое время. за неимъніемъ собственной мемры, читалась «мемра Мики учителя, составленная имъ для другого лица» («Сихи» «Соста 🗘), пока извъстный Гаврінлъ Ракода (нач. VIII в.) не составиль экспромтомъ особую мемру для Іакова 1. Такимъ образомъ заключительная молитва мемры принадлежить не автору мемры, а тому, кто приспособиль ее для памяти какихъ то другихъ святыхъ, можетъ быть, считавшихся учениками Евгена. Въроятно, тогда же появились въ мемр'в حملك и обращеніе къ «братіи», т'ємъ бол'ве, что последнее, первоначально въ рукописи пропущенное, поставлено затемъ на полъ. — Однако это не значитъ, что и въ первоначальномъ своемъ видъ мемра не назначалась къ прочтенію въ богослужебномъ «собраніи»; только это собраніе должно было имъть прямое отношеніе къ Мар-Евгену и Іакову Несибинскому. Насколько можно судить по содержанію мемры, она была пріурочена къ праздничному воспоминанію о торжествъ христіанства въ Персій, о всъх святыхъ, которые распространяли и утверждали христіанство, и прежде всего о первомъ среди пихъ-Евгенъ, а также о построеніи и освященіи первыхъ храмовъ и въ особенности объ освященіи церкви Іакова въ Несибинъ. Всь эти воспоминанія лучше всего подходять къ празднику «обновленія» (колом) или «освященія» (клам) «церкви», носившему также названіе «вступленія» (жылы). Прямыя указанія на существование этого праздника, какъ общаго праздника несторіанской церкви, восходять къ началу VIII в. 2. Но, можеть быть, самое имя «М» и все содержаніе праздничнаго воспоминанія, подходящее именю къ началу церковнаго года, указывають на то, что этогь праздникь, въ качествъ общаго праздника, существоваль уже ранте богослужебной реформы Ишо яба III († 660), по которой начало церковнаго года совсемъ не естественно (и слъдовательно не первоначально) пріурочено было къ первой недъль

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thom. Marg. II, 23, Budge, I, 112. «Было [это] въ день памяти раббана, и услышалъ [Гавріилъ] нѣкоторыхъ эсколайе, которые жаловались, что ничто не было бы такъ прилично всему этому именитому собранію, какъ если бы кто-нибудь изъ нихъ составилъ собственную мемру для св. Мар-Іакова, вмѣсто того чтобы какъ нищимъ читать надъ нимъ мемру Мики учителя, составленную имъ для другого лица. И съ легкостью, ради которой онъ былъ прозванъ Ракода (скакунъ), онъ тотчасъ вошелъ въ діаконикъ во время первой касизмы и взялъ хартіи и написаль ту мемру, которая теперь надъ раббаномъ произносится». Упоминаемая здѣсь мемра Мики есть, вѣроятно, мемра Мики Лашомскаго (V в.) о Сабришо Лашомскомъ. В. О., III 1, 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baumstark, Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jacobiten, Paderborn 1910, crp. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Буквально оно указываеть на первое вступленіе въ освященный храмъ, а въ вастоящее время—переходъ изъ лѣтней части храма въ зимнюю. Maclean and Brown, The Catholicos of the East, стр. 350. Но этимъ не исключается и метафорическое значеніе слова.

«возвъщенія» (стась) 1. Кром того, не подлежить сомньнію, что въ основ того общаго праздника «освященія» лежить еще болье древнее мьстное ежегодное воспоминание объ «освящени» какой то отдъльной церкви важнаго значенія, какъ праздникъ є ухаїма (13 сент.) въ православномъ календаръ относится къ «обновленію» Іерусалимскаго храма, построеннаго Константиномъ В<sup>3</sup>. Для восточно-сирійской церкви такимъ м'єстнымъ праздникомъ всего скорте могъ быть несибинскій праздникъ «освященія» церкви св. Іакова. Возможно, что и наша мемра относится къ этому безспорно древнему мѣстному празднику. Мѣстнымъ, или общимъ былъ праздникъ «освященія» въ эпоху происхожденія мемры, — это существеннаго значенія въ настоящемъ случат не имътетъ. Гораздо важнъте то, что по всъмъ признакамъ праздникъ «освященія» тогда еще не получилъ позднітишей дифференціаціи, съ раздъленіемъ на «четыре недъли» и съ отнесеніемъ намятей святыхъ на «пятницы» и въ частности памяти Евгена — на пятницу послѣ первой недъли: мемра по основному своему содержанію относится къ самому празднику «освященія» (т. е. къ первой недълъ), но въ то же время она говорить подробно о Мар-Евгент и даже о Мар-Іаковт, память котораго въ позднъйшемъ календаръ вовсе не пріурочивалась къ празднику «освященія» в, хотя имъла безспорную внутреннюю связь съ этимъ праздникомъ. Такимъ образомъ и здъсь мы имъемъ доказательство большой древности мемры. — Нужно прибавить, что уже у Нарсая имъются двъ мемры, по содержанію вполнъ подходящія къ празднику «освященія» и дъйствительно употреблявшіяся потомъ въ недёли «освященія» 4. Здёсь можно видёть тё же мотивы, а иногда и тъ же выраженія, что и въ нашей мемрь, которая, несомивино, находится подъ вліяніемъ мемръ Нарсая. Для иллюстраціи можно сопоставить начало нашей мемры съ однимъ мъстомъ изъ мемры 33-й Нарсая.

<sup>1</sup> В. В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви Сиро-персидской, СПб. 1901, стр. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Несибинъ, какъ пограничный пунктъ, одинаково значительный и для несторіанъ, и для монофиситовъ, имѣетъ болѣе правъ на то, чтобы считаться колыбелью общаго тѣмъ и другимъ праздника «освященія», чѣмъ Эдесса или Селевкія-Ктисифонъ (ср. Ваштватак, Festbrevier, стр. 168—169). Правда, дѣйствительный день освященія Несибинскаго храма не извѣстенъ: извѣстно только, что онъ былъ заложенъ «предъ седмицею лѣта» (см. въ Житіи Евгена, Вефјап, III, 429) и строился семь лѣтъ (Eliae Nisibeni Opus chronologicum, а. 624, CSCO ser. III, t. VII 1, 98). Но знаменателенъ фактъ широкаго распространенія легенды о постройкѣ Несибинскаго храма и объ Іаковѣ, какъ «второмъ Зоровавелѣ», одинаково у несторіанъ и у монофиситовъ (Вефјап, I, 446, Scheil, Житіе Веніамина, стр. 66) и при томъ не только въ границахъ шикла Евгена (см., напр., Житіе Евсевія Самосатскаго по рп. 1197 Р. Х., Вефјап, V, 350 сл.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Она праздновалась въ пятницу послѣ 1-ой недѣли «лѣта» (см. лекціон. 1074 г., Wright 185).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Mingana, п. с., II, 144, 156.

Add. 14.653, f. 48v.

«Сокровище любви своей открылъ Творецъ сынамъ дома своего, | и обогатились праведные и обогатили всъхъ отъ даянія Его. || Богатство свое онъ преизлише показалъ добрымъ, возлюбившимъ Его, | и добрые, обогатившись, раздълили богатство Его четыремъ странамъ [свъта]».

Narsai, ed. Mingana, II, 148.

«Чрезъ людей открылъ [Богъ] сокровище свое людямъ, | и обогатились люди отъ дара Божества Его. || Ключи любви своей далъ земнымъ, какъ върнымъ, | и открываютъ всякій часъ сокровище любви Его върою».

И такъ, не имћемъ ли мы въ «мемрћ о доблестяхъ св. Мар-Евгена» Add. 14.653 «исторію Мар-Евгена» Өеодора Мервскаго, о которой говорить 'Абдишо'? Сопоставленіе того, что извъстно, или что можно съ въроятностью предполагать о Өеодор'в Мервскомъ, съ содержаніемъ и литературною формою мемры, какъ видно изъ всего сказаннаго, не препятствуетъ утвердительному отвъту на этотъ вопросъ. Здъсь можно еще прибавить, что въ авторъ мемры мы имъемъ дъло съ человъкомъ богословски образованнымъ, хорошо знакомымъ съ богословской терминологіей , какимъ и должень быль быть Өеодорь Мервскій. Нікоторая разница въ заглавіяхъ не можеть вивть существеннаго значенія, потому что 'Абдишо', связанный стихотворною формою своего каталога, не могъ всегда держаться точности въ заглавіяхъ, а въ данномъ случат онъ самъ, назвавъ нъсколько сочиненій Өеодора и въ томъ числъ «исторію» Евгена, обобщаеть ихъ въ терминъ «мемры» («и другія мемры»)<sup>9</sup>. Мемра, какъ «сказаніе», ётос, и «исторія» (Кассана) — понятія, очевидно, синонимичныя, и «исторія греческихъ Готновъї», о которой говорить 'Абдино', едва ли могла представлять что либо иное, чымъ «мемру». Единственно, что препятствуетъ рышить поставленный вопросъ съ полною опредъленностью, — это то, что значительная часть мемры утрачена. Нельзя умолчать и еще объ одной мелкой подробности, которая свидътельствуеть о томъ, что заглавіе мемры въ Add. 14.653 не имѣло того вида, какой можно бы предполагать, судя по каталогу 'Абдишо': منات «толкы » . Последнее изъ четырехъ изглаженныхъ словъ, какъ можно догадываться по упівлівшей подъ строкою характерной линіи, им'єло на второмъ или третьемъ м'єсть букву ... Однако, противъ авторства Өеодора это говорить не можеть. Возможно, что въ заглавін было не имя автора, а названіе стихотворнаго разм'єра, какъ и въ

<sup>1</sup> Add 14.653, fol. 52r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. O. III 1, 147.

монофиситской поправкѣ (напр. رحصنی [сфа ни ни] אווון, можеть быть, и названь быль Өеодорь, но не какъ епископъ Мервскій, а какъ учитель или «докторъ» Несибинской школы (напримѣръ [сфа ни ни «докторъ» Несибинской школы (напримѣръ поженіе до извѣстной степени объясняло бы происхожденіе возможной неточности 'Абдишо' въ наименованіи Өеодора «майтраномъ»: титулъ Өеодора могъ быть прибавленъ самимъ 'Абдишо' не на основаніи заглавія сочиненія, а на основаніи постороннихъ источниковъ, менѣе надежныхъ¹. — Во всякомъ случаѣ мемра Add. 14.653 носить черты большой древности, вполнѣ соотвѣтствующія VI вѣку, и если она не принадлежить Өеодору, то самымъ своимъ существованіемъ доказываетъ, что въ то время могло появиться подобное произведеніе, и что, слѣдовательно, показаніе 'Абдишо' о Өеодорѣ не можетъ быть игнорировано при опредѣленіи древности легенды о св. Евгенѣ.

Остается еще сказать объ отношеніи мемры къ прозаическому Житію. Что мемра имѣеть въ основѣ прозаическое Житіе, аналогичное сохранившемуся, но — конечно — болѣе древней редакціи, въ этомъ едва ли можно сомиѣваться. Мемра затрагиваеть какъ уже знакомые читателю или слушателю основные факты жизни Евгена, — тѣ самые, которые извѣстны изъ прозаическаго Житія, а именно: основаніе обители на горѣ Марды, полученіе особыхъ полномочій отъ Шапура II, сотрудничество Евгена со св. Іаковомъ Несибинскимъ (предсказаніе ему епископства и участіе въ построеніи Несибинскаго храма), борьбу ихъ съ аріанствомъ и язычествомъ, миссіонерское путешествіе въ страну Кардо (Араратъ). Такимъ образомъ мемра исчерпываеть все самое существенное въ Житіи, и отсюда можно заключать, что утраченная часть мемры (конецъ) относилась болѣе къ элементу скоторый безраздѣльно господствуетъ уже съ fol. 53), чѣмъ къ сможно отмѣ-

тить нікоторые случаи совпаденія въ характерныхъ выраженіяхъ, при чемъ обнаруживается наибольшая близость мемры къ редакціи  $A^1$ . — Съ другой стороны, отступленія мемры отъ прозаическаго Житія легко объясняются или особыми задачами автора, или болье древней редакціей Житія, которую онъ имѣлъ подъ руками. Прежде всего бросается въ глаза перемѣна географическихъ названій: вмѣсто «Изала» «Дък— «Мардэ» «Ара-«Кардо» олі» — «Соба» сос, вийсто «Кардо» олі» — «Арарать Длік, вивсто «Персія» корія виз — «Пареія» корія виз. Относительно первыхъ двухъ именъ можно бы подумать, что «Марда» указываеть на западную оріентацію автора<sup>2</sup>, а «Соба» — на сравнительно позднее происхожденіе мемры <sup>8</sup>. Однако, д'яло объясняется проще: авторь намъренно пользуется особыми именами, какъ библейскими или вообще не обыденно звучащими, въ интересахъ возвышенности стиля. Правда, сирійское отождествленіе горы Ноя съ горою Кардо (Джебель-эль-Джуди) зафиксировано уже въ Пешиттъ, которая передаетъ еврейское Араратъ именемъ оліс, ісф (впрочемъ на ряду съ Длік); но въ данномъ случав мы имбемъ дело съ ученымъ авторомъ, который, вероятно, зналъ, какъ читается это имя въ еврейскомъ, а можетъ быть и въ греческомъ текстъ. Имя **кара**, дъйствительно болье употребительное у позднъйшихъ сирійцевъ, употреблялось, однако, и въ древности (папр. уже въ «Ученіи Аддая»)<sup>5</sup>, но-главное - сирійцы предполагали тождество этого города съ библейскою Собой (2 Цар. 8 з) в. По аналогичнымъ мотивамъ употребляется, въроятно, и съобіз въ соотвітствін съ Діля. 29. Что касается имени «Мардэ» въ приложении къ Изаль, то оно употреблялось и несторіанами, особенно въ торжественныхъ случаяхъ (напр. въ богослужебныхъ гимнахъ) съ цёлью подчеркнуть неприступность (ср. «лі» — агх) и суровость («лоі» —

<sup>1</sup> Такъ, Евгенъ говоритъ Іакову, что будетъ посланъ къ нему для указаній относительно постройки храма «нѣкто духовный» сласі да виѣсто «ангель» сласі это выраженіе (да сласі сласі) встрѣчается только въ А (Add. 14.653, fol. 18v, ср. Вефја п, III, 429). Построенныя учениками Евгена обители, по мемрѣ, ниѣли задачей, между прочимъ, «покоить прохожихъ» (сласт, померъ, новераженіе, тоже встрѣчающееся только въ А (Add. 14.653, fol. 49v, 48v).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Hoffmann, Auszüge, стр. 171, прим. 1828.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B. O. II, Diss. de monoph., v. «Nişibis».

<sup>4</sup> Быт. 8,4, ср. 4 Цар. 19,87.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The Doctrine of Addai, ed. Phillips, Lond. 1876, 38., 18. Cp. Išo'yab III Epistolae. CSCO, ser. II, t. LXIV, crp. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Payne Smith, Thesaurus Syriacus, s. v.

saevus) горы 1. Впрочемъ, въ данномъ случа ваторъ самъ указываеть, что имя «Мардэ» имъло для него символическое значеніе по аналогіи съ 🕶 «мятежникъ»: св. Евгенъ «наполнилъ гору Мардэ мятежниками, которые отложились отъ Злого» (حت جه معنی مرتبی عندی) . — Дал'ве, обращаетъ на себя вниманіе следующая особенность: въ прозанческомъ Житіи говорится почти исключительно объ основаніи обителей, а мемра всюду подчеркиваеть основаніе и освященіе храмовъ (حمصت и حصض) и особенно вдохновенно говорить объ освящени Несибинской церкви Іакова 4. Но это объясняется, очевидно, спеціальнымъ назначеніемъ мемры: она написана на «освящение церкви». Кром' того, она составлялась не въ обители Евгена, откуда, повидимому, вышло прозаическое Житіе, а вероятно въ «Несибинской школъ». — Соотвътственно особому назначению мемры и весь планъ ея не совпадаеть съ планомъ Житія: авторъ не следуеть хронологическому порядку, а выставляеть на первый планъ последній въ жизни Евгена, но важивищій съ точки зрвнія торжества христіанства и устроенія церкви факть, — мирную побъду Евгена падъ Шапуромъ. Всъ эти особенности не заставляють предполагать для мемры какіе либо особые источники помимо Житія. — Болье значительное добавленіе представляеть сообщеніе мемры о первомъ вселенскомъ соборь: въ прозаическомъ Житіи ньтъ ни богословія противо-аріанскаго, ни изв'єстія о томъ, что св. Іаковъ «разразиль Арія силою молитвъ своихър 5. Последнее, очевидно, заимсгвовано изъ Житія Іакова (по Өеодориту) 6 и, можеть быть, не читалось въ древнъйшей редакців Житія Евгена, а просто добавлено авторомъ мемры. Что касается перваго, то его источникъ есть несомивниая богословская ученость автора, которой, очевидно, не доставало составителю прозаического Житія. Последній явно уклоняется отъ трудной для него темы и, три раза дёлая попытку начать разсказь объ осужденіи Арія, каждый разь бросаеть свою попытку съ первой же фразы<sup>7</sup>.

Изъ того, что многія извѣстія прозаическаго Житія отсутствують въ мемрѣ, конечно, нельзя дѣлать какихъ либо выводовь относительно состава древнѣйшей редакціи Житія, которою пользовался авторъ мемры: не говоря уже о томъ, что полнота свѣдѣній не входила въ задачу автора мемры, не

<sup>1</sup> См., напр., Maclean, East Syrian Daily Office, Lond. 1894, стр. 137.

<sup>2</sup> Add. 14.633, fol. 53r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fol. 50r, cf. Bedj. III, 471; fol. 50v, cf. Bedj. III, 472 и др.

<sup>4</sup> Fol. 51v.-52r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fol. 52r.

<sup>6</sup> Bedjan, Acta sanct. et mart. IV, 269.

<sup>7.</sup> Bedjan, III, 428, 451, 453.

нужно забывать и того, что все-таки значительная часть мемры утрачена. Но нельзя не отметить того обстоятельства, что въ мемре неть такихъ несообразностей, которыя давали бы основание оспаривать не только историческую достоверность сообщеній мемры, но и ея древность. Прежде всего, авторъ обходить модчанісмъ всю (особенно дегендарную) египетскую эпоху жизни Евгена 1, ограничиваясь относительно нея лишь одною фразою, что Евгенъ «въ Египтъ подъялъ доблесть жизни подвижнической» 2, и эта фраза гораздо болбе согласуется съ сообщениемъ Ишо денаха (resp. Іосифа Хаззаи), что Евгенъ «принялъ [иноческій] образъ въ монастырѣ абы Пахома» в, чьмъ. съ пространными повъствованіями болье позднихъ редакцій  $(B \times C)$  о томъ, что Евгенъ много рачье вступленія въ монастырь Пахомія нивль на своей родинѣ (въ Клизмѣ) свою собственную «обитель монашескую» 4. Далѣе, мемра не называеть ни числа учепиковъ Евгена, ни ихъ именъ, о которыхъ. авторъ говорить только: «Господь знаеть имена ихъ» 5. Неть въ мемръ сомнительныхъ повъствованій о Мани — будто бы современникъ Евгена 6 и т. п. Конечно, можно оспаривать историческую въроятность самыхъ основныхъ фактовъ Житія, принятыхъ въ мемрѣ, а именно: возможность полученнаго будто бы Евгеномъ отъ Шапура полномочія строить церкви и монастыри во всемъ царствъ персидскомъ и возможность сотрудничества. Евгена съ Іаковомъ Несибинскимъ († 338), который представляется какъ будто даже младшимъ сравнительно съ Евгеномъ. Хотя есть серьезныя основанія предполагать, что монашество въ его общепринятой (египетской) форм' стало распространяться въ Персіи именно около 363 года, но въ настоящемъ случат оптика исторической достовтрности Житія не входить въ нашу задачу. Достаточно сказать, что въ VI в. могли уже существовать подобныя представленія. Версія Бар-Эбраи<sup>7</sup>, по которой Шапуръ II послѣ мира съ Іовіаномъ прекратиль гоненіе на христіанъ и позволиль имъ избрать новаго католикоса, им вла для себя опору не только въ легенд в о св. Евген в «, но и въ древнихъ спискахъ католикосовъ 9, и — что особенно важно — даже древнъйшихъ «актахъ персидскихъ мучениковъ», приписываемыхъ св. Маруећ. Хотя въ актахъ имбются неоднократныя упоминанія, что го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 379—386.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fol. 49r.

<sup>3</sup> Le livre de la Chasteté, r.s. 1, Chabot, crp. 1.

<sup>4</sup> Bedjan, III, 381, 383.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fol. 50 v.

<sup>6</sup> Bedjan, III, 462-463, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Gr. Barhebraei Chronicon Ecclesiaticum, ed. Abbeloos-Lamy, Paris 1874, t. II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cp. ibid. I, 83.

<sup>9</sup> В. В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви Сиро-персидской, стр. 94 сл.

неніе продолжалось «40 лёть» и именно до смерти Шапура II і, однако вибется и такое указаніе, что послё мученической смерти Барба іммина (дек. 344 г.) каседра католикосовъ оставалась вакантною лишь «около 20 лёть» і, т. е. приблизительно до 364 Р. Х. Что касается сопоставленія Евгена и Іакова, какъ современниковь, то оно восходить къ мёстному предавію Несиблиской церкви, записанному въ лётописи м'юстныхъ митрополитовъ і. Эта лётопись не дошла до насъ, но, судя по тому, что съ ней серьезно считался такой основательный хронисть, какъ Илія Несибинскій, нужно думать, что въ XI вёкѣ ея показанія считались достаточно почтенными со стороны древности. Во всякомъ случать давнее происхожденіе названнаго сопоставленія далеко не исключается.

3.

Мемра о св. Евгень издается здысь въ томъ самомъ видь, въ какомъ она дана въ оригиналь (Мив. Вгіт. Аdd. 14.653, f. 48v—55г), т. е. съ сохраненіемъ тыхъ именно (немногочисленныхъ) діакритическихъ знаковъ, которые тамъ имінотся, и того же способа разділення строфъ и стиховъ. (Прибавдено только разділеніе на боліве крупные отділы соотвітственно содержанію мемры). Строфы, какъ и въ оригиналь, разділяются между собою точкою (.), а два стиха каждой строфы отділяются другь отъ друга двоеточіемъ (:). Эти знаки являются въ то же время и единственными знаками препинанія, что, въ виду отміченнаго выше соотвітствія между формою и содержаніемъ мемры, не представляєть особенныхъ неудобствъ для чтенія. Напротивъ, въ русскомъ переводів, въ виду боліве широкаго и боліве точнаго у насъ приміненія знаковъ препинанія, пришлось воспользеваться для разділевія строфъ и стиховъ особыми знаками. — При переводів имілась въ виду прежде всего возможная близость къ подлишнику включительно до расположенія словъ, что, впрочемъ, не представляло особенной трудности въ виду простоты и естественности слога мемры.

۱۹۶۰ مود محمد با برندی مودیک مود محمد مدینی محمد مدید دسته در محمد مدینی محمد مدینی محمد مدینی ا

حميته المودو لسله وبارس التسخوص، كالمعلم ويسلم واستحم سويص

## 6:عنتح

دنه مناهد مناهده بعضا التي حدفة معهده محملة مناهده مناهده مناهده مناهده مناهده مناهد مناه

<sup>1</sup> Bedjan, II, 893 u gp.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. II, 296, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eliae Nisibeni Op. chronol. a. 620. CSCO, ser. III, t. VII, 98.

<sup>4</sup> Pn. حدیمه حسی.

<sup>5</sup> Четыре слова написаны вновь вивсто выскобленныхъ.

<sup>6</sup> Написано на полѣ рп.

ملته العاده والمه عمانه لعادد وتبا دعادد قدم هلاه معطة المعد معده: معملة المعلقة المعلقة المنافعة المعلقة المعل دندهم. دندهم عماله حملنه مدسد لن لحم مدنن معنده مهرده ل قلبله معمدسه لحنوزنض قلبله معمدسه كدله حدمه حومج مهتده : لعديد حر مل درقديده، أحام حدامه، حر مديد حد مديد לבלפובה: סבמם יובל האוגל נמבא בבל אלום.. שלונא מבח רשב איר שמט שבש שבש המצבונה: השבח השבה לבל איר הם هقسه وهد موحم دهره مدال مله مدال مرتبه مرتبه المرابع المرابع במתיא ולאה: אם תבוכא שבי הניאא הבת מהבא ואנתיא באר: במתיא ב בש ווצא לבא מבוא ניובי : ביוא ניאבי באו אבר אבל אבל אבל אבל אבל ביום ביבה מצוא בבצה הצוכה הנום בי הלום בינים מעם היום בינים מעם היום בינים מעם היום בינים מעם בינים בינים מעם בינים בי حف قعدم مةشعر خنصه . حمن المحمد المد المعدم عهر الله الله المربع المربع الله المربعة المربع المربع المربع المربعة حديه بند صفته . حملته مدامته مهاده و معن عن حديث عن حديث عن حديث عن حديث المرات المرا عمينه وزوده ويهماد محدله وحدل لتعمله والمرات وحدل منامع مرابع مسه المعمل معمد المعمد معربة المعمد معربة المنصم ممت : منتبع عد احسر مقتمه معتد عمد المناسعة المناس معدسه لمحبر م يسم معدة محب المحدم معدة معدة معدة حديته محنة موم معنى حميده سامعا حدامه معنى حديده مديدة المنسبة والمن عزمه ماسده بقحم حطف لمحمل

حدة بعم موم هم مرابع الاستهام المرابع المرابع

<sup>1</sup> Pn.: حيةمع.

للمنه فنهم دلهم بدله بدن معس للمنه محدده حمدته دقهه منقه مدوده و مع بله بهر نموم و بالمنه بهر نموم و بالمنه بهر نموم و بالمنه بهر مصل المقال و بالمنه بهر معلم المقال المعتم الم

حتمد حلحه ممعلىليم ممه بهسه: احتمد حلحه البهد حقادم وهفي محمن محدم عدمة ملامه بنور معبد المهماء الديك متدلك حدل كمة من مدونك من معدل مامة في همديك حم عملانه: مقد نموم عحله مرحمة مهم عصله معلانه हंकार रिक्न तर्का किला किला कर व्यव्या कार्र कार محتب محام معهده : معتمل مدرعة ملامل محيه بعص रिकाय मिर्वा त्यां क्षेत्र हिंदी हैं कि कार्य क्षेत्र के कार्य कि कार्य דינוא שבלה שולה בא אשלים. ביא אוכבה שבלה לוולבה לבאד. لامح: مكن مرفاسع له حل منه علم علم ملك منافح ما يعتب المتابع ا وهتم همم وقد حواله: صع عنجعهم، حامنة في موه ولاله سمهمه. حدما مرمه بصديد : محدم محديث محاسم محديث محاسم محديث محاسم محديث محاسم محديث محاسم محديث م ملحقیده منس مح نمریس. معد هممدی و و تعلی عدم ک عقدهاد تكمل وسترم مود به ومود بهده بهده ومرد مدرد المردة والمرابع والمراب لحديث حده مه دهر در محلوم عمل عمل عمل عمل عمل عمل عمل المحديد المحدود معطله ا ستدام في تبه من دهن سوم دلمن به به المحلمة و المحلمة و المحلمة و المحلمة و المحلمة المحلمة و المحلمة و حمين ميء مهي . من تعديد مرامية مهد بنيد بصميعام : بروه معموسه لعم حزمه: مصمحه مشاه عبد معتدم المهدأي ومدام. تدليد محسم تنزه همته عل عمصه بهمه غذر مسمه علم

<sup>1</sup> Слово стерлось и написано сверху вновь.

قاد. موس محلف ماه بدعت محتصد، الاعتمامة لهما صل منه محمد لل منحم مع محلك. علد للبيدم لهم وز يعهم معمد دارات مالحده ممحده للحقة مقدم متحده معدده معلمه יער של המים השר השל במים : הביצה <u>של ישל</u> המים ישפטרת معتعمه حديث المنا عممه منامع بعرفه مهميء معتعم בלולא היסבא וכלא. מם כום מוף הכן לממוכם מוף מ مديعه: دمهم أحك شه دلمعيسه لمح أحد همه، همه: كمجة همه حديمه له لعزر معمد: وعليا احدى مصفعة وخب لعوم محدد. معدد عد من عدم عدد من عدد من على بكم من على بكم من على بكم من عدد من حملهم ستهمر من حلمحه مم صعمة عدل المتمام علم علم حلم عمل مرجع عجدهم دهم همه مري عد مام مهم 51v. auser 20 2 artoro asis: comband assor resis reson amo محم مدم تخلسه مقمله معلم معدم مديده والمرابعة محقلسه مختله معتده مختمه متده مختله مصللحه دمحته: محدوه، لمهن لمحند برسم وعدور محدور

دخے ملعب :بعومدا معمد، منحا مدم معام مرابع معداء مدماء مدماء مدماء مدابع مدماء مدابع مداب

<sup>1</sup> написно на полъ рп.

<sup>2</sup> Pa: authora ra.

المعافدة سد نامسته المالم كالدب. وهو تحسمه لم المعدد هدا المحمد المحمد

<sup>1</sup> Рп.: 一人山〇木. Но рѣчь идеть, очевидно, о путешествіи Іакова на Никейскій соборь. См. Житіе Евгена Веdj. III, 458, Житіе Іакова Веdj. IV, 268. (Раупе Smith. Thes. Syr. h. v.) или (ср. Thom. Marg. II, 29, Виdge II, 233 п. 5), помимо соображеній о смыслѣ, нарушали бы размѣръ стиха.

<sup>2</sup> Рп. (на переносъ съ одной строки па другую): отпъо | пъс.

لم صوبه دسله دم معنه هدنه مل دهدن دسله دنه دله موم هر موم دله موم موم دارم و موم دارم و موم و

Act allo uin. ele con less has eign eight brief outor des allo uin. ele con less namo eles mon eles mon eles nomes euros euros nortes euros en euros e

ساحه محمد العلم المسلحة والمعنى وعنى وعنى وعنى والمعنى المعنى ا

حمانك عني عملها. عحده وشحر عحده عفية هشدر حسر ماءه ملاممه دهم والمرابعة معلم مامور المعاملة معلم ماءم صر ملامه معلم منفر معدم منفر معدم منفر المعلم منفر المام الم حے من بنیل بعله حصر بدائے مصمه دلم: محر معلم بعضم نعصم محلم ضعم. کے سمامے کمدم حم مدمر حصمت ممم: רשל השול במצי השבל הצור המסה הצור השבלה בשהל בשהלה 54r. حدشدیم: لحنسر هنهم ملحمه لم هنهم بحدثه. هه محتمامه، ندوهم، لعبم حم معدم محديم تدهم حم مل دمم مع مع معالم. حدقيه هم مديم هيمة به مهمه لم تخلعه متحده معلقهم سعفيم صهم لم ماصم حجّدم. حلله لصم صحة محد محدم مقدم، مصري محل محتنجس: مصن ومحصن عل حمسي كالم حرفني. كم معتبر بعدمه من مندم مندم مديد مديد مديد المام ال بخصه ساء بخصم سيلم بخص محتد متعمد مهمي المساده محتلم שבן: הממה בעל כלים השנים כן במולים המא שבה הממח שבלו שבלים המולים של המולים אסא בבא הבאש ל: זכן האלא לפסבל מפור בבאים הלעה. خلخه بلد حل مستمر محم: بلدة مغم ما المخم معدد حعد .v. مه المربعة من المحتد من المحتد المحتد المحتد المحتد المحتد المحتدد المحتد הלובחשה ששנה פלבה השבבים מונה. בל אבי מסא השבינה לוחשה احب: استدر عليهم لاقير عليهم سعيم المنا في محتصمه المدي ישו עובע בינא בינאי ביקים ביקים ביקים עובא בינאי معند مان من المعند من مساعد من المعند المعند من المعند בשטבול, זוכן שנדישים. שלשה ובשא הם עיבא ומדא המדי בי אובא: ממא مه المحلم المام معدة معمد معمد معمد معمد معمد معمد حصا حامد حمام : ماحة مام حامت حمات مسا بدره حلنه

של אובם המה המה שבים המה בת בל אובם לבה המה המהל המהל הכמלא הכמלא

سبه بهمه ونهم الهم حلك محصة مهسون بعمه دومه الهنوسية المؤسل المؤسل المؤسل المؤسل المؤسلة المسلم المؤسلة المسلم ال

... هم المالحتية وسمه محص حتى بناهما وعدد المدروسة المحلمة المراحبة والمحمد والمحمد

48 г. Слово о доблестяхъ св. Мар-Евгена, составленное (размъромъ Мар-Іакова Учителя).

*Отиха:* испов'єдуй силу Прославляющаго возлюбленных в своих в на поприщ'є подвиговы милосердія.

## Братіе.

Сокровище любви своей открылъ Творецъ сынамъ дома своего, | и обогатились праведные и обогатили всёхъ отъ даянія Его. || Богатство свое Онъ показалъ больше всего добрымъ, которые возлюбили Его, | и добрые, обогатившись, раздёлили богатство Его четыремъ странамъ [свёта]. || Въ

<sup>1</sup> Слово едва можно прочитать.

<sup>2</sup> Тоже.

з Слово написано взамънъ выскобленнаго, можеть быть, Гстіть 1 1.

<sup>4</sup> Pn.: حقاء.

<sup>5</sup> Два слова написаны взамънъ выскобленныхъ.

б Посаванее слово написано на полв.

четырехъ странахъ умножились и усилились друзья любви Его, и богатство Его великое ими распространено было во всей твари. || Тварь приняла богатство, которое даль ей Всеблагой сотворившій ее, і и начала сплетать въщы славы Дающему ей честь. | Вънцы славы сплетаеть церковь устами святыхъ, | Святъйшаго во святыхъ Его превозноситъ церковь Его. || Отъ святыхъ начала церковь устанавливаться и чрезъ нихъ возросла и возобладала во встхъ странахъ. | Апостолы положили въ ней какъ основание имя Христово, и на немъ возвели [потомъ] зданія прекрасныя жизни праведной. || Проросло ученіе ихъ, ученіе Духа и украшеніе Его, въ землю, | п показались поб'єги всякихъ цв'єтовъ посреди вселенной. | Наполнился востокъ лугами прекрасными — обителями праведныхъ, | также и западъ умножилъ монастыри во имя святыхъ.\* || На югъ упало съмя доброе еван- 49г. гелія жизни, и началь онъ приносить плоды славы имени Творца. || Сѣверъ суровый покорило слышаніе имени Іисуса, и безъ числа умножились тамъ праведные и любящіе Господа своего. || Египеть, море всякихъ заблужденій, которыя изобрёли демоны, сталь источникомъ живой воды святости. || Въ немъ умножили [заблужденія] демоны и наводнили всъ страны | изобретеніями божковъ и богинь. || Оть него началась ложь нельпая, которую сочинили бъсы, — рычь, исполненная всякихъ гнусностей боговъ ихъ. | Въ Вавилонъ воздвигли башню нечестія, чтобы попрать высоту, и страна египтянъ была началомъ къ воспитанію заблуждені никійцы, фригійцы и египтяне і были въ согласіи и прославили обманъ осудили правду. || Египеть, мать всякихъ нечестій и нельпостей, | съ явленіемъ Сына сталь начаткомъ къ служенію правдѣ. || Внутри его (Египта) впервые возникли сонны благословенные иноковъ, отъ него начались и возобладали во всей вселенной.

Изъ него вышелъ также и атлетъ праведности, | мужъ подвиговъ и исповъдникъ испытанный завътовъ Сына. || Въ странъ египтянъ принялъ доблесть жизни подвижнической 1,\* | и въ Месопотаміи положилъ сокровища 49 г. въ жизнь людямъ. || Знаменитый Евгенъ, — вотъ наименованіе мужа, о которомъ я сказалъ: | онъ есть причина жизни для обитателей страны нашей. || Послало его мановеніе [Божіе] изъ Египта въ страну пареянъ, | и пришелъ и поселился на горъ Марды подлъ Собы 2. || Въ этомъ городъ умножилось ученіе его — ученика Истины, | и онъ (городъ) принялъ его въ началъ пришествія его въ Месопотамію 3. || Изъ него онъ восшелъ на гору

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Bedjan III, 378, 881, 383.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. 387, 888-389.

суровую, чтобы тамъ поселиться, и умирилъ гору и сдёлалъ ее обителью праведныхъ и чистыхъ. || Съ этой горы, какъ съ высоты, воспарили доблести его | во всёхъ странахъ царства ромеевъ и царства Персіи. || Услышали вельможи вёсть славную о силё чудесъ его, | и изумились и подивились образу подвиговъ его и силё знаменій его 1. || Ибо чуденъ былъ и, еще скажу, полонъ былъ чуда | мужъ, облеченный немощною плотью, который сталъ духовнымъ. || Духовенъ же сталъ не по природё, а по любви | и по дёлніямъ своимъ, которыя были много выше человёческихъ. || Человёкъ былъ тёломъ и душою, какъ всё люди, | а по дёламъ своимъ [былъ] божествененъ выше всёхъ людей. \*||

Во дни царя Константина было прославление его, во дни царя слав-50r. наго между царями, которые были и есть, | и во времена Шабора царя тирана онъ одержалъ побъду, | чтобы создать храмы во всъхъ странахъ во имя Творца. Онъ получиль это повельне отъ власти, и сообщинки его исполняли и совершили согласно волѣ его в. Царь языческій, ненавядъвшій народъ нашъ и жаждавшій крови нашей, І чрезъ Маревгена обратился отъ злобы къ благости 8. || Такъ умветь молитва праведнаго смягчать жестокосердіе людей злыхъ въ добротолюбіе. Гнівомъ на насъ воспламенялся царь тиранъ 4, пока не увидълъ мужа праведнаго, и тогда сталь мирнымъ. | Сорокъ лътъ извлекаль мечъ свой на пролитие крови нашей и не сжалился ни надъ священниками, ни надъ народомъ в. И Сонны за сонмами, толпы за толпами сыны церкви руками слугъ его губились безъ пощады. || Этотъ царь свирыный и злой и человыконенавистникъ | увидълъ праведнаго и дъла его и успокоился отъ гитва своего. | Далъ повелъніе полное мира о церквахъ: | «ть, которыя разрушены, пусть вновь будуть созданы и вновь освящены; | и если пожелають также монастыри строить въ разныхъ мёстахъ, пусть не огорчаются тв, которые отъ нашего величества получили власть» 6. | Получиль святой и сообщинки его 50 у. это \* повельніе, и растеклись въ странь нашей и построили и увьнчали храмы достопокланяемые. || Онъ остался на горѣ обитанія своего 7, гдѣ онъ былъ [ранве], | а сыновъ своихъ послалъ в какъ благовъстниковъ мпра на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. ibid. 407, 421, 424-425.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp. Bedjan III, 471-472.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. ibid. 462, 466-471.

<sup>4</sup> Cp. ibid. 470.

<sup>5</sup> Bedjan II, 393.

<sup>6</sup> Cp. Bedj. III, 471.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. 474.

<sup>8</sup> Ibid. 472.

землъ. Пони украсили и создали храмы славы во имя Творца, и поставили священниковъ и діаконовъ въ укращеніе перкви 1. И Монастырь каждаго изъ нихъ свидетельствуеть о славе в того, кто именно началь, и кто закончиль, построиль и увенчаль. | Они повиновались Господу своему, Господу ихъ и всъхъ тварей, [Который сказаль:] | «такова воля моя—любовь ко Мит, Господу, и любовь къ людямъ, | -- этими двумя [заповъдями] связаны сыны царствія» 8, Гповиновались прославленіемъ Господа своего и упокоенісмъ людей въ храмахъ, которые они создали. | Эти двъ [заповеди они положили какъ цель предъ очами своими, —любовь къ Господу своему и миръ людей, — и побъжали и достигли. Положили основанія, возвели зданія, протянули кровлю, і чтобы было [тамъ] упокоеніе прохожимъ на пути 4 и домъ исповъданія. | Во времена [царя] жестокаго и злого въ ревности своей и превозмогавшаго насиліемъ своимъ і они были доблестны и прославились, победиля и посрамили элого. П [Что касается] имень ихъ всёхъ, то въ книгъ жизни записана память о нихъ, | и Господь ихъ знаеть имена ихъ и вънцы ихъ. \*

Старецъ обратился къ наученію народовъ языческихъ 

и не преста- 51г. валъ ни днемъ, ни ночью отъ этого труда. || Пришелъ въ Несибинъ къ сообщнику своему Іакову праведному 

и они научили и крестили мужей и женъ и умножили церковъ 

!| Онъ былъ какъ отецъ этому святому | и этотъ доблестный относился къ нему, какъ къ старшему. || По пророчеству его былъ избранъ праведный Іаковъ великій | къ пасенію стада овецъ словеснаго Собы великой. || Этотъ святой блисталъ изъ племени | Іосифа великаго, который Христа принялъ и воспиталъ 

!| Онъ сказалъ въ пророчествъ Мар-Іакову: | [«пройдетъ] немного времени, и ты будешь пастыремъ для церкви Собской» 

!| Вотъ что узналъ тотъ святой объ этомъ праведникъ, | и сдълалъ его товарищемъ и соучастникомъ во всей жизни своей. || Тотъ—совътникъ, этотъ—дълатель всякихъ благъ 

10, а Богъ всей 

[твари] исполнилъ и совершилъ желаніе рабовъ своихъ. || Какое согласіе было у нихъ, когда они призывали имя Христово, | бъжали бользни и немощи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. ib. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Или «о наименованіи».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Me 22,37-40.

<sup>4</sup> Cp. Bedjan, III, 471. Add. 14.653, fol. 43v.

<sup>5</sup> Cp. Bedjan, III, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cp. ibid. 399.

<sup>7</sup> Ibid. 411-417.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср. Bedjan, III, 399: «изъ племени св. Мар-Іакова, брата Господня».

<sup>9</sup> Ibid, 393.

<sup>10</sup> Cp. ibid. 429, 436.

и исцелялись 1 | Демоны, увидевъ двоицу благословенную, которая воз-51 г. стала \* противъ нихъ, | бежали и скрылись и не смогли устоять противъ словесъ ихъ. || Врачами были святые, целившими людей | реченіями своими и словами своими и молитвами своими. || Обратили въ бегство бесовъ, изгнали демоновъ, исцелили болезни | и сделали страну нашу знаменитою доблестями рабовъ Царя. ||

Открылъ праведникъ праведному другу своему, Іаковъ Евгену, | что храмъ хочеть онъ построить и уготовать Богу всёхъ 2. || Получиль старецъ откровеніе Духа и ободриль преподобнаго: і «воть посылается нъкто духовный, чтобы прійти къ тебь, 🖟 и онъ покажеть намъ мьсто храма, гдь ты построишь [его], и сообщить тебѣ также, каковы будуть размыры его»<sup>8</sup>. || Сошель духовный по повельнію Господа своего къ Мар-Іакову | и открыль и показаль мёсто храма и начерталь размёры его 4. || Создаль и увѣнчаль домъ очищенія мужъ чистой памяти, и назначиль время и объявиль ангеламъ и людямъ день освященія его. || Встали духовные и собрадись и пришли изъ всъхъ мъсть | сотворить праздникъ освященія церкви, созданной преподобнымъ. | Ряды за рядами, сонмы за сонмами, толпы за толпами, | пришли духовные для празднованія въ церковь Собы.\* 52г. Сошель Духъ Святый и освятиль храмь и помазаль алтарь, | чтобы было святилище и святое святыхъ для родовъ грядущихъ. || Отецъ положилъ основаніе, Сынъ ув'єнчаль и Духъ освятиль: | Троица, которую пропов'єдали праведные, явила согласіе свое.

Войну сотвориль въ странѣ грековъ съ аріанами <sup>5</sup> [за то], | что не есть созданіе То Сіяніе Отца, но порожденіе Его; | также и Духъ не твореніе Сына, да не будеть этого, | [но] единосущенъ Отцу и Сыну освящающій всѣхъ; || три имени, три ипостаси, также и [три] лица. || Ибо едино естество ихъ, едино господство ихъ, едина власть ихъ; || едина воля Трехъ и едино твореніе, | которое Онъ сотвориль и уготоваль во славу силы Своей и въ хвалу имени Своего. ||

Онъ есть Тотъ, Который прославиль силою имени Своего двоицу бла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. ibid. 401 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 429.

<sup>4</sup> Ibid. 431.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср. ibid. 428, 453. Изъ дальнѣйшаго видно, что здѣсь разумѣется Іаковъ, но пространное Житіе во всѣхъ сохранившихся редакціяхъ утверждаеть, что Мар-Евгенъ также присутствовалъ на Никейскомъ соборѣ, Bedjan, III, 453; Add. 14.653, fol. 32r; Add. 12.174 fol. 272r<sup>b</sup>.

гословенную: Іакова великаго и Мар-Евгена, дълателей облагословенныхъ. И блателями добрыми были воистину для церкви святой, и искоренили изъ нея терніе и волчцы, съмя злого. І Этотъ вступиль въ бой съ язычествомъ, и превозмогъ и побъдилъ его, а тотъ изобличилъ хулы сторонниковъ Аріл, и самого главу ихъ разразиль силою молитвъ своихъ 2 н сдълаль посмъщищемъ имя \* злого во всъ роды. || Отъ Мар-Евгена, старда 52 у. благословеннаго, исполненнаго доблестей, впервые произросъ плодъ монашества въ странъ персовъ. || Онъ и ученики его пришли въ землю нашу и поселились въ странъ нашей, и уподобились какъ бы звъздамъ, обладающимъ свътомъ. П Они растеклись по землъ нашей, какъ посланники, съющіе миръ, и искоренили воляцы идолопоклонства и постяли истину. Не по силамъ было естеству человеческому сделать все, что они сдедали силою Духа, который сопутствоваль имъ въ подвигахъ ихъ. || Господь ихъ, Котораго они возлюбили и любви Котораго предались паче всего, | именно Онъ прославилъ имя Свое чрезъ нихъ силою чудесъ Своихъ. || Молитва старца молитвъ апостоловъ подобна была в. Нобо онъ испъляль болёзни, изгоняль демоновь и воскрешаль мертвыхь.

Побудила ревность раба добраго, любящаго Господа своего, | пойти на Арарать и посёять тамъ слово жизни . | Встрётился ему случай, если это былъ случай, а не провидёніе: | юноша, котораго похитилъ левь и унесь въ ровъ въ лѣсу своемъ . | Онъ нашелъ его мертвымъ и оживилъ его силою молитвъ своихъ все селеніе мертвеца воскресшаго онъ научилъ и крестилъ , | и разлетёлась въсть о томъ, что произошло, по всему Арарату в. | Многіе сонмы мужей и женъ приходили, | чтобы глазами своими увидёть чудо и его совершителя. | Благомъ признали пришествіе праведника внутрь страны своей, | ибо ожили чрезъ него отъ мертвенности грёховъ своихъ. | Онъ возвратился оттуда, неся вънцы доблести подвиговъ своихъ: | славу Господу своему, жизнь людямъ и смерть бъсамъ. | Охотнику подражалъ онъ, куда бы ни пришелъ, | закидывая съть слова устъ своихъ и уловляя людей. | Словомъ устъ его уловляемы были люди для жизни, | и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Me 9,87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, IV, 269. Житіе Іакова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Bedjan, III, 400.

<sup>4</sup> Cp. ibid. 437 cata.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. ibid. 438.

<sup>6</sup> Ibid. 440.

<sup>7</sup> Ibid. 445.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cp. ibid. 446.

Христівнскій Востокъ.

молитвами его они были испъляены отъ бользней своихъ. Понъ собраль братій, населиль обители и построиль келліи, и наполниль гору Марды мятежниками, которые отложились отъ злого.

Князь міра увиділь и огорчился, пришель въ ярость и измінился, и началь возмущаться, потому что увидьль слабость свою и унижение свое. «Что это такое, что не осталось мнъ мъста на землъ? ибо наполнилъ 53 ч. Інсусъ всю землю ученіемъ Своимъ. | Я надъялся, когда былъ изгнанъ съ запада, | что на востокъ найду себъ покой, чтобы жить. | Тамъ изгнали меня цари и священники, которые въ той земль; Также ученые побивали меня словами своими. | Здесь, понадеялся я, не будеть мне тесноты и иуки, ибо христіане малочисленны въ [этой] земль, и язычники шумять [противъ нихъ]. || Пришелъ старедъ и сообщники его и поселился въ [этой] земяв, и вотъ они гонять меня отовсюду силою словесъ своихъ. И Куда пойду, где поселюсь и где скроюсь, | чтобы не слышать мне вовсе имени Інсуса и хвалы Ему? | Я знаю, что я и воинства мои безсильны, | ибо, если праведные умножатся на земль, окончится власть наша. Послушайте меня, друзья мои, послушайте внимательно, любящіе общеніе со мной: уловляйте людей ко грёху, сколько можете. | Праведность пріобрёла силу и не преодолъвается, и любящій человъка любить правду и ненавидить беззаконіе. | [Но] какъ только согрѣшають, упали въ сѣть нашу и стали нашими; | если же получають оправданіе, къ Господу своему прил'бпляются и на насъ нападаютъ. | Развѣ вы не видѣли, какъ мы прежде 54г. чтились, \* и въ какомъ мы презрѣніи теперь, когда люди стали противъ насъ? | Інсусъ вложилъ ревность благую въ людей | любить Господа своего и быть решительными врагами намъ. | Онъ и проповедники Его прогнали покой нашъ среди людей и сделали насъ изгнанниками отовсюду и презираемыми. | Жертвами прежде чтили насъ цари и нищіе | и богами своими считали насъ и имъ служили. | Прекратились теперь для нихъ (боговъ) почести и изображенія, и если кто хочеть быть нашимъ, стыдится всёхъ. Позоромъ явились и мы, и они, и всѣ, любящіе насъ, и Тотъ, воплотившійся въ смиреній, идеть за нами. | О, что стало съ нами, [прежде] почтенными, которые съ преэрѣніемъ отвергнуты всѣми и признаны рабами, ненавидящими Господа своего и ненавидящими себя самихъ! | О, какъ мы были превознесены и какому презрѣнію подверглись со стороны любив-

шихъ насъ, | ибо витсто боговъ и господъ стали считаться бъсами! | Много [людей] мы обманули, много смутили и много развратили, но быль трудъ нашъ тщетенъ и безплоденъ. || Воть и этотъ старецъ Евгенъ сколько зла принесъ намъ! по съ того дня, какъ пришелъ, онъ противъ насъ воюетъ и покой нашъ смущаетъ. || Онъ плъняетъ плънъ нашъ, похищаетъ добычу нашу и береть наше, и не переставаль и не перестаеть досаждать намъ онъ [самъ] и ученики его. \* | Что дълать и гдъ скрыть позоръ нашъ ве- 54v. ликій? І ибо духовныхъ преодольли телесные и покорили и победили. І Кто могъ сказать, что плотскіе будуть духъ поб'єждать? І и Годнако терпієвшіе всегда поражение побъдителей повседневно преодольвають и побъждають. Кто въ мірѣ могъ возвѣстить это въ роды прежніе. Что придеть время, когда люди будуть побъждать демоновъ? || О, если бы мит не вступать съ ними въ битву сначала и не имъть срама теперь вследствие поражения отъ ихъ рядовъ! Умножились среди побъждаемыхъ побъдители, которые встали среди людей, и вотъ наполнилась вселенная вся обителями праведныхъ. | Въ горахъ одни, въ долинахъ другіе, на холмахъ третьи; | вовнъ и внутри, въ жилище и въ пустыне, [всюду] ихъ вижу я». ||

Вотъ что говорилъ князь бѣсовскій бѣсамъ товарищамъ своимъ, | вспытывая муку предъ рядами сыновъ свѣта. || Бѣсъ, который дѣлаетъ жалкимъ, демонъ, который вводитъ въ заблужденіе, сатана, который совращаетъ¹, | увидѣлъ, что выведена ложь его наружу, и устыдился и покраснѣлъ. || Вышли проповѣдники на четыре стороны, чтобы обратить людей, | и ненавистникъ людей весьма опечаленъ былъ тѣмъ, что остался въ одиночествѣ. || Не уразумѣлъ слѣпой разумомъ того, что произошло: | что Слово единородное «стало» человѣкомъ...

...[Ученики Мар-Евгена обратили] множество людей, и стали 55г. вмѣстѣ съ нимъ сонаслѣдниками славы грядущей. По, ученики, какъ подражали они подвигамъ учителя своего! Они начали и окончили какъ вожди служенія духовнаго. Пони нанялись на работу въ виноградникѣ духовномъ, и двѣнадцать часовъ безъ перерыва поработали и потщились Получить: просите и за насъ, да будемъ съ вами на вечерѣ той. Моли

<sup>1</sup> Непереводимая игра словъ, такъ какъ въ сирійскомъ языкѣ «бѣсъ» (べんっれ) и «дѣлающій жалкимъ» (べつつ), «демонъ» (べれぐさ) и «вводящій въ заблужденіе» (れぐさ), «сатана» и «совратитель» (べしつつ) созвучны.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Исправлено, можетъ быть, вмѣсто первоначальнаго (несторіанскаго): «(вошло въ) человѣка».

<sup>3</sup> Me 20,1, 10.

за насъ, учитель испытанный съ учениками своими, | да будеть съ нами Господь твари и сохранить насъ. || Молитва ваша да будеть стѣною странѣ нашей и церквамъ нашимъ, | и да отступить отъ насъ злой, бодрствующій на погибель жизни нашей. || Истина, которая въ васъ, да пребудеть у насъ до вѣка, | и славу Господа вашего да проповѣдуютъ уста наши во всѣ роды. || Господи праведныхъ и благочестивыхъ, благослови наше собраніе, | въ которомъ почтена память рабовъ Твоихъ (Тебѣ слава).

Окончено слово о святомъ Маръ-Евгенъ. Молитвами его да спасенъ будетъ писецъ и читатель. Аминь и аминь.

А. Дьяконовъ.

### По поводу даты армянскаго перевода "Церковной Исторіи" Сократа Схоластика.

Въ одной изъ последнихъ своихъ работъ І. А. Орбели пытается доказать, что невозможно иметь полное доверіе къ известной записи въ рукописяхъ армянскаго перевода Церковной Исторіи Сократа Схоластика. Полемизируя съ епископомъ Месропомъ, онъ говорить: «Въ этой записи больше всего подкупаеть преосв. Месропа ея синхронистическое богатство; оно то даеть ему основание считать ее точныйшей и неоспоримой. Между тъмъ именно эти синхронизмы должны внушать сомнъне въ подлинности латы. Нагроможденіе синхронистических дать намъ неизв'єстно изъ древнихъ армянскихъ памятниковъ: въ нихъ, самое большее, упоминаются двъ какихъ-либо даты. Позднъе переписчики любили въ нагромождении синхронизмовъ проявлять свою ученость, какъ это видно изъ многихъ позднихъ рукописныхъ записей. Весьма въроятно поэтому, что въ подлинной записи перевода Сократа, если она существовала, была указана одна какая либо дата, а позднее, можеть быть, именно въ этой одной изъ двухъ дошедшихъ до насъ рукописей, переписчикъ развилъ ее. Если отказаться отъ такого предположенія, намъ придется откинуть вовсе всю запись: однѣ изъ дать записи не в фроятны по составу своему для указываемаго ими времени, другія далеко не совпадають другь съ другомъ». Въ примъчаніи авторъ развиваетъ причины опороченія имъ записи. Во первыхъ, датировка по армянской эрѣ въ VII въкъ кажется ему совершенно невъроятной. Во вторыхъ, «въ коренной армянской средъ датировка по христіанской эръ — явленіе весьма позднее; но если даже откинуть спеціальную армянскую практику, вообще появление даты отъ Р. Х. на Востокъ въ концъ VII въка совершенно немыслимо».

Къ записи мы еще вернемся ниже: пока разсмотримъ поближе это последнее утвержденіе. Действительно, въ руководствахъ по хронологіи, и даже въ наиболе полномъ и последнемъ изъ нихъ<sup>2</sup>, ничего не указано

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XB, III, вып. 3 (1915), стр. 296 слл. Двѣ строительскія надписи князей Камсаракановъ, см. особенно стр. 303—304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> F. Ginzel, Handbuch der technischen und mathematischen Chronologie (Leipzig, 1906—1914, III, 178, слл). Основателемъ эры по Р. Х. является римскій монахъ, Dionysius Exiguus

по этому поводу изъ греческихъ источниковъ. Между тѣмъ, однако, существують такія же датировки, которыя относятся не только къ седьмому вѣку, но даже и къ шестому.

Первыя двѣ датировки я приведу изъ Житій, принадлежащихъ перу Кирилла Скиеопольскаго, извѣстнаго агіографа, составителя жизнеописаній великихъ подвижниковъ Саввинской давры. Кириллъ славится среди всѣхъ византійскихъ писателей не только агіографовъ, но также и историковъ, своею тщательностью при опредѣленіи хронологіи событій. Недостатокъ риторическаго воспитанія у него, на который онъ жалуется, вполнѣ искупается заботливостью, съ которою онъ собираетъ свои матеріалы, и здравымъ смысломъ, которымъ онъ руководствуется при составленіи своихъ повѣстей; Узенеръ говорить, что онъ вполнѣ заслуживаетъ названія историка 1. Я сначала приведу дату изъ Житія святого Саввы 2.

Καὶ ἡ μὲν τελείωσις αὐτοῦ γέγονε κατὰ τὴν πέμπτην τοῦ δεκεμβρίου μηνός τῆς δεκάτης ἰνδικτιῶνος, ἀπὸ μὲν κτίσεως κόσμου, ἀφ' οὐπερ ἤρξατο χρόνος τῆ τοῦ ἡλίου φορᾳ μετρεῖσθαι, ἔτους τετάρτοῦ εἰκοστοῦ ἐξακισχιλιοστοῦ ἀπὸ δὲ τῆς τοῦ Θεοῦ λόγου ἐμπαρθένου ἐνἀνθρωπήσεως καὶ κατὰ σάρκα γεννήσεως, ἔτους τετάρτου εἰκοστοῦ πεντακοσιοστοῦ, κατὰ τοὺς συγγραφέντας χρόνους ὑπὸ τῶν ἀγίων πα

«Кончина его произошла въ пятый день мѣсяца декабря, девятаго индикта, съ тѣхъ поръ, какъ время начало измѣряться теченіемъ солнца, въ лѣто шесть тысячъ двадцать четвертое: отъ вочеловѣченія же отъ святой Дѣвы и отъ рожденія во плоти — въ лѣто пятьсотъ двадцать четвертое: по временамъ, описаннымъ святыми отцами нашими, Ипполитомъ древнимъ и ученикомъ

<sup>(† 540—560).</sup> Первый, употребившій ее, быль Кассіодорь. Попадаются указанія по ней среди англосаксонских документовь въ VII въкъ: немного чаще бывають онъ (также и на континентъ) въ VIII-омъ. Въ каролингских законах эра появляется съ 810-го года: среди папских документовь мы ее находимъ впервые при Іоаннъ XIII (968, 969, 970) гг. Потомъ она завоевала общее признаніе. Ср. также Ph. Jaffé, Regesta Pontificum Romanorum (Lipsiae, 1885), I², стр. IX: А. Giry, Manuel de Diplomatique (Paris 1894), стр. 89. Своимъ первенствомъ на Западъ эра обязана Бедъ, который воспользовался ею въ своихъ пасхальныхъ таблицахъ.

¹ H. Usener, Der heilige Theodosios: Schriften des Theodorios und Kyrillos (Leipzig, Teubner 1890). Einleitung, crp. XIX: «Was dem wackeren Kyrillos an höherer Schulbildung abgehn mochte, wird mehr als aufgewogen von Gaben, welche durch die damals übliche rhetorische Schulung nur hatten verkümmert werden können. Er nimmt in der erbaulichen Literatur eine Ehrenstelle ein, weil er ein echter Geschichtschreiber ist». Введеніе Узенера—лучшее описаніе жизни Кирилла, которое мы имъемъ. Разборъ хронологіи, который Узенеръ тамъ объщаеть (стр. XX, прим. 22-ое), насколько мив изв'єстно, не появлялся. Ср. также Кгитьа cher, GBL², стр. 185/6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Текстъ у Cotelerius, Ecclesiae Graecae Monumenta, III (Lutetiae Parisiorum 1686), стр. 358—354—над. Помяловскаго (СПб. 1890), стр. 446,7—448,13.

τέρων ήμων Ίππολύτου τε τοῦ παλαιού και γνωρίμου των άποστόλων, καὶ Ἐπιρανίου τοῦ τῶν Κυπρίων ἀρχιερέως και "Ηρωνος τοῦ φιλοσόφου και όμολογητου. Ο δέ γρόνος της αυτου έν σαρχί ζωής ούτός έστιν. Τλθεν μέν έν Παλαιστίνη έτῶν δεκασκτώ, καὶ έμεινεν έν τῷ χοινοβίω ἔτη δεχαεπτά και έν τοῖς ἐρήμοις και τη μεγίστη λαύρα ἐποίησεν ἔτη πεντήχοντα έννεα. Τελευτά δὲ τῷ ἐνενηχοστῷ τετάρτω τῆς ἐαυτοῦ ἡλικίας γρόνω, μετά την υπάτειαν Λαμπαδίου χαί 'Ορέστου το δεύτερον, τῷ ἔχτψ ἔτει τής παρούσης θεοφυλάκτου βασιλείας.

апостоловь, и Епифаніемь, архіепископомъ Кипрскимъ и Ирономъ философомъ и исповедникомъ. Время жизни его по плоти — такое. Прибыль онь въ Палестипу на 18-омъ году своей жизни, и оставался въ обители семнадцать лѣтъ, и въ пустыняхъ и въ великой лаврѣ онъ прожиль пятьдесять девять леть. Скончался онъ на девяносто четвертомъ году своей жизни, во второмъ году посъћ консульства Лампадія и Ореста, въ шестомъ году теперешняго богохранимаго царствованія».

Почти совершенно тождественной съ предыдущей датировкой является дата изъ Житія святого Евенмія 1.

'Η δὲ τελείωσις αὐτοῦ γέγονε κατά την είχάδα της ίαννουαρίου μηνός της ένδεκάτης ίνδικτιώνος, ἀπό μέν κτίσεως χόσμου, άφ' ούπερ γρόνος ήρξατο τη του ήλίου φορά μετρείσθαι, έτους πέμπτου έξηχοστοῦ ένναχοσιοστοῦ πενταχισχίλιοστου. ἀπό δὲ τῆς του θεου λόγου έχ παρθένου ένανθρωπήσεως χαί κατά σάρκα γεννήσεως έτους πέμπτου έξηχοστοῦ τετρακοσιοστοῦ, κατὰ τοὺς συγγραφέντας χρόνους ύπὸ τῶν ἀγίων πατέρων Ίππολύτου τοῦ παλαιοῦ καὶ γνωρίμου των άποστόλων καὶ Ἐπιφανίου τοῦ Κυπριώτου καὶ "Ηρωνος τοῦ φιλοσόφου καὶ ὁμολογητοῦ.

«Кончина его произошла въ девятый день мѣсяца января, одиннадцатаго индикта, отъ сотворенія міра, съ тъхъ поръ, какъ время начало измъряться теченіемъ солнца, въ лето пять тысячь девятьсоть пятое; оть вочеловъченія же отъ Дъвы и рождества во плоти Бога Слова льто четыреста шестьдесять тое, согласно указанію времень у **СВЯТЫХЪ** отцовъ Ипполита древотки ученика апостоловъ, Епифанія Кипрскаго и Ирона философа и исповъдника».

<sup>1</sup> Изд. Montfaucon. Analecta Graeca I, стр. 1—99 (Paris 1688). Первая часть цитаты также приводится у Дюканжа, Praefatio ad Chronicon paschale ed. Bonn, II, стр. 25. Метафрастовскій тексть изданъ Котелеріемъ, Ecclesiae Graecae monumenta, II (Paris 1681 г.), стр. 210 сл. Тамъ же на стр. 293 А/В приводится дата. Разницы почти нътъ; только порядокъ словъ немного иной. Русскій переводъ Помяловскаго, Палестинскій Патерикъ, вып. 20 (СПб. 1892), стр. 68.

Следуеть, какъ и въ предыдущемъ случав, краткій перечень главныйшихъ моментовъ въ жизни святого, потомъ прибавляется:

Έπὶ τῆς πέμπτης Λέοντος τοῦ βα-«Скончался онъ въ пятое консульσιλέως υπατείας, τῷ έξχαιδεχάτω ἔτει ство царя Льва, въ шестнадцатый της αύτου βασιλείας, τέλει του βίου годъ его царствованія». έχρήσατο.

Следующая подобная датировка относится уже къ концу восьмого въка. Она находится въ текстъ мученичества свв. отцовъ, умерщвленныхъ сарацинами въ давръ св. Саввы. Авторъ этого сочиненія — монахъ изъ лавры св. Саввы Стефанъ, родомъ изъ Дамаска 1.

'Εν ἔτει μέν ἀπό κτίσάρχα γεννήσεως του θλίθη φοίδ τοῦ μαχαριωτάτου 'Ηλία τοῦ πατριάρχου, ήγουμενεύοντος δὲ τῆς μεγίστης λαύρας τοῦ ὀσίου πατρὸς ήμων Βασιλείου του άοιδίμου καὶ θεόφρονος.

ლასაბამითგანთა წელσεως του κόσμου έξακισ- οι Ικοηκεικροοι δηθίηδγιλιοστῷ διαχοσιοστῷ σιασι βημεργοπασι όγδοηχοστῷ όγδόφ χατὰ ၂/၂၂ ေး ေလးပြီး ေလးပြီး ေလာမτην ακριβεστάτην ψηφο- βηρικ ων κριδι: ων δρ. φορίαν, από δὲ τῆς κατά δοσηνίο μερερού Αίθ g polisao: xuplou xal θεοῦ xal σωτη- Τος δολ κουβθηκες ων κορείνει ρος ήμων Ίησου Χριστου οδωολιβοωδίε θηξησηίε έπταχοσιοστῷ ὀγδοηχο- οθ το Βερβουβροδούς 61στῷ ὀγδόω ἐνδ:χτιῶνος ტარისა ງლია Δίν θεθεπέμπτης, ίεραργούντος სახლისოδასა ლაგრა(სა) κεύρο δθα είνος γ νωτιμυκοτορί νωτ βίτ έκκλησίας και έπαρχίας საδιωθύι σοιος-λιβδά-ദിപ്പെട്ട ദിവാര്യാള ასილისსა

«Въльто отъ сотворенія міра шесть тысячь двъсти восемьдесять восьмое по точньйшему церковному лѣтоисчисленію, а отъРождества во плоти Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа въ семьсоть восемьдесять вось-Moe, индикта пятаго, при священноправленіи Іерусалимскою церковью и епархіею блаженнъйшаго патріарха Иліи, при игуменствъ же въ великой лаврѣ преподобнаго отца нашего Василія, воспѣваемаго и богомысленнаго» 8.

<sup>1</sup> Греческій тексть впервые издань быль въ AASS Martii. Т. III, арр. 2\*—16\*; лучше у А. Пападопуло-Керамевса, Сборникъ Палестинской агіографін-Сборникъ Прав. Пал Общ., вып. 57 (СПб. 1907), стр. 1—41. Русскій переводъ В. В. Латын ева-тамъ же. Текстъ дефектенъ въ единственной досель извъстной рукописи (Par. Coisl. 303). Пробылы его заполняются грузинской версіей по рукописи Тифл. Церк. Музея № 95, приготовляемой мною къ печати. Тамъ же възаглавіи авторъ названь такъ, какъ я написаль въ тексть.

<sup>2</sup> Рукописи № 95, стр. 848.

<sup>3</sup> Переводъ В. В. Латышева, стр. 2.

Совершенно ясно, что Стефанъ поставилъ себъ образцомъ датировку Кирилла: конечно, какъ монахъ давры св. Саввы, онъ зналъ Житія свв. Саввы и Евонмія превосходно. Хотя это уже à priori естественно, но сверхъ того онъ и прямо ссылается въ одномъ м'ест'е на Житіе св. Саввы 1. Важность датировки Стефана заключается не просто въ томъ, что мы здъсь имъемъ повтореніе той же формулы, а скорье въ измъненіяхъ, которыя Стефанъ счелъ нужнымъ сделать въ отдельныхъ рубрикахъ. Датировка по императору отсутствуеть, и прибавлено имя игумена. Интересно отмътить, насколько свзяь съ римской имперіей ослабёла, и насколько выдвигается самостоятельность монастыря. Значение этого обстоятельства станеть ясные, когда приступимъ къ разбору армянской записи.

Другихъ подобныхъ датъ въ сохранившихся житіяхъ, повъстяхъ и остальныхъ сочиненіяхъ, принадлежащихъ перу саввинскихъ монаховъ, мнЪ не удалось отыскать . Даже въ другихъ житіяхъ, написанныхъ Кирилломъ Скиеопольскимъ, попадаются лишь даты, исчисленныя по индикту и по патріархамъ, бываеть и по годамъ императора; годы отъ сотворенія міра п отъ Р. Х. отсутствуютъ.

Приведу списокъ датировокъ изъ житій и пр., которыя мит извъстны.

a) Acta Anastasii Persae (хотя это—не саввинскій тексть по происхожденію, но все-таки онъ тесно связань съ Палестиной) в:

Τελειοί δὲ τὸν ἀγῶνα τῆς είς Χρι-Άναστάσιος κατά την δευτέραν και είκάδα τοῦ ἰαννουαρίου μηνός τῆς πρώτης ινδικτιώνος έτους έπτακαιδεκάτου της βασιλείας 'Ηραχλείου τοῦ εὐσεβεστάτου και πεντεκαιδεκάτου Κωνσταντίνου τοῦ θεοφυλάχτου υίοῦ αὐτοῦ.

«Оканчиваетъ же подвигъ исповъστόν όμολογίας ό χαλλίνιχος μάρτυς данія Христа добропоб'єдный мученникъ Христовъ Анастасій въ 22-й день января мѣсяца, индикта перваго, въ 17-й годъ царствованія благочестивъйшаго Ираклія и 15-й богохранимаго сына его Константина».

b) Въ Житіи св. Өеодосія, написанномъ Кирилломъ Скиеопольскимъ, датировка проще 4:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стр. 24, 13-15 цит. изданія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ Житін св. Стефана Чудотворца, написанномъ саввинскимъ монахомъ Леонтіемъ (AASS Julii, III. стр. 487—584), приводится лишь годъ отъ сотворенія міра (стр. 580 С).

<sup>\*</sup> Цитую изданія текста по Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Άνάλεκτα Ἱεροσολυμιτιχής σταχυολογίας (Έν Пετρουπόλει 1897), IV, стр. 146. Переводъ В. В. Латышева: Пал. Патерикъ. Вып. 14 (1907), стр. 25.

<sup>4</sup> Mag. H. Usener, Der heilige Theodosios, Schriften des Theodoros und Kyrillos (Teubпет, Leipzig, 1890), стр. 111. Русскій переводъ И. Помяловскаго, Палестинскій Патерикъ. Вып. 3 (СПб. 1895), стр. 90.

Έτελεύτηχεν ἐν χαρᾳ μηνὶ μαρτίφ κα τῆς πέμπτης ἰνδικτιῶνος.

«Онъ скончался въ радости и всяца марта, 21-го, пятаго индиктіона».

с) То же самое мы находимь въ Житін преп. Герасима, написанномъ св. Кирилломъ Скиеопольскимъ 1:

'Η μέντοι τελείωσις τοῦ πατρός ἡμῶν Γερασίμου γέγονε κατὰ τὴν πέμπτην τοῦ μαρτίου μηνός τῆς τρισκαιδεκάτης ἰνδικτιῶνος ἐν ἀρχῇ τῆς βασιλείας Ζήνωνος.

«Кончина отца нашего Герасима случилась въ пятый день марта мёсяца тринадцатаго индиктіона, въ начале царствованія Зинона».

d) Въ Житін св. Киріака отшельника, написанномъ Кирилломъ Скиеопольскимъ <sup>3</sup>:

'Υφ' ων (γονέων) ἐγενήθη περὶ τὸ τέλος τῆς τοῦ Θεοδοσίου τοῦ νεοῦ βασιλείας, μηνὶ Ἰαννουαρίω, τής δευτέρας ἰνδιχτιῶνος.

«Отъ коихъ (родителей) онъ родился въ концѣ царствованія Өеодосія младшаго, мѣсяца января 9, второго яндиктіона».

#### Ср. также немного ниже:

Παρεγένετο εἰς Ἱεροσόλυμα, ὀκτὼ καὶ δέκατον μὲν ἔτος ἄγων τῆς ἡλικίας, έν ὀγδόω ἔτει τῆς ἰεραρχίας ἐν Ἱεροσολύμοις ἀναστασίου, ἐνάτω δὲ τῆς βασιλείας Λέοντος τοῦ μεγάλου βασιλέως, ἐν ἀρχῆ τῆς ἰνδικτιῶνος...

«Прибыль въ Іерусалимъ, на восемнадиатомъ году возраста, на восьмомъ году святительства въ Іерусалимъ Анастасія, на девятомъ царствованія великаго царя Льва, въ началъ индиктіона».

е) Въ Житіи св. Іоанна, епископа и молчальника давры св. Саввы, написанномъ Кирилломъ Скиеопольскимъ, имъется слъдующая дата 4):

«Онъ пришель въ великую лавру иже во святыхъ отца нашего Саввы, въ то время, когда Герусалимскимъ патріархомъ былъ Саллюстій, въ четырнадцатый индиктіонъ, на тридцать восьмомъ году жизни».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изд. А. Папабопои λος-Кераμей с, Амал. Чер. Утах. 1V, 175—184. Русскій переводъ И. Помяловскаго, Палест. Патерикъ. Вып. 8 (СПб. 1895), стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изд. AASS, Sept. VIII, стр. 147В, 148А. Русскій переводъ И. Помяловскаго—Палестинскій Патерикъ. Вып. 7 (СПб. 1895), стр. 1,8.

Βτ τεκετέ — εν άρχη της ινδικτιόνου.

<sup>4</sup> Изд. AASS. Май Т. III, стр. 16\*—21\*. Русскій переводъ И. Помяловскаго: Палестинскій Патерикъ. Вып. 3. (СПб. 1893), стр. 1—2. Ср. также стр. 17 С текста — стр. 5 перевода:

Ήλθεν εἰς τὴν μεγίστην λαύραν τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Σάβα, Σαλουστίου τοῦ τηνικαῦτα ἰεραρχοῦντος τῆς Ἱεροσολυμιτῶν ἐκκλησίας ἐπὶ τῆς τεσσαρεσκαιδεκάτης ἰνδικτιῶνος, τῷ τριακοστῷ ὀγδόῳ τῆς αὐτοῦ ἡλικίας χρόνῳ.

Τοιγαρούν έγεννήθη ώς αὐτός μοι διηγήσατο, κατά την όγδοην του Ίαννουαρίου μηνός, της έβδόμης ίνδινού του θεοφιλούς βασιλείας.

«Родился онъ, какъ онъ самъ разсказаль мнь, въ восьмой день января мѣсяца, седьмого индикхτίωνος, τῷ τετάρτῳ ἔτει τῆς Μαρχια- тioнa, въ четвертый годъ царствованія боголюбиваго Маркіана».

f) Подобная датировка находится и у Антіоха Стратига 1 (тексть, стр. 03.31—03.1; переводъ, стр. 15.25—27):

ез одт оборьбы «Начало борьбы ിപ്രീം. മെറുക്കരെട്ടം അടിം ഉട പ്രത- году царствованія Ираклія». ხესა წელსა ჭერაკლეს მეფობისასა 2.

персовъ სპარსთა-გან ქრისტიანეთა მიმართ од- христіанами Іерусалима было 15-го ดำบระเรืองปรากร อากุปร รวิศาการปรากา априя, 4-го индикта. на 4-мъ

Приведенныхъ примфровъ достаточно, чтобы доказать, что 1) мы имфемъ въ подобныхъ подробныхъ датировкахъ особенность в саввинскихъ текстовъ, н 2) эта особенность восходить къ Кириллу Скиеопольскому. Не могу сказать, что я отыскаль и привель всь тексты палестинского происхожденія; есть еще нъсколько, въ которыхъ датировка или отсутствуетъ, или исчисляется по другой системъ, напр., въ весьма интересномъ житін Порфирія Газскаго 4. Годъ тамъ опредъляется по мъстной газской эръ 5.

Теперь мы разберемъ систему хронологіи, которой следоваль Кириллъ. Конечно, это — александрійская эра, введенная въ христіанское льтописаніе Африканомъ в. Кириллъ приводитъ имена трехъ авторовъ, которые, по его словамъ, такимъ же образомъ исчисляютъ время: Ипполить, Епифаній и Иронъ. Первый изъ нихъ намъ очень хорошо извъстенъ, и не предста-

<sup>1</sup> Антіохъ Стратигъ: Планеніе Іерусалима Персами въ 614 г. Грузинскій тексть изсявдоваль, издаль, перевель и арабское извлечение приложиль Н. Марръ. ТР, ІХ. СПб.— Тифлисъ, 1907-09.

Интересно замътить сходство между этой датой и датой въ мученичествъ Анастасія. Перса. Сами памятники очень близки по времени.

Всѣ изслѣдователи, которые занимались изученіемъ агіографическихъ памятниковъ, отлично знаютъ, настолько бъдно рядовое житіе по отношенію къ точнымъ хронологическимъ указаніямъ.

<sup>4</sup> Изд. Moritz Haupt, AkB, стр. 1874, стр. 171—215. Русскій переводъ И. Помяловскаго, Палест. Патерикъ. Вып. 5, СПб. 1895 г.

<sup>5</sup> Тамъ же, гл. 103.

<sup>6</sup> Cp. H. Gelzer, Sextus Julius Africanus und die byzantinischen Chronologie. Teubner Leipzig I, II, 1, 2, 1880-94. Объ этомъ мы имфемъ точное указаніе хронографа Григорія Синкелла, изд. Bonn, 31,12 слл. Ср. Gelzer, l. с., I, 46. Этотъ самый годъ по нашей эръ-2 г. до P. X. Gelzer, l. c., 1,47.

вляеть трудности провърить сообщение Кирилла; упоминание же двухъ другихъ ставить передъ нами цълый рядъ запутанныхъ вопросовъ.

Называть Ипполита «древнии» и ученикомъ (γνώριμος) апостоловъ» значить допускать довольно крупное преувеличение, когда рычь идеть объ автор' начала III-го в ка по Р. Х.; но на этомъ не приходится останавливаться1. Что Ипполить написаль хронику, это давно извъстно не только изъ одного упоминанія о хроник'ї въ его сочиненіи Κατά πασῶν αίρέσεων<sup>3</sup>, но также и изъ извъстной надписи на его статуъ, хранящейся нынъ въ Латерансковъ музев. Со дней Дюканжа стало известно, что эта самая хроника, оригиналь которой считался потеряннымь, составляеть основу трехь латинскихъ сочиненій. Первое изъ нихъ — такъ называемый Barbarus Scaligeri 4, который является плохимъ переводомъ (VII—VIII в.) александрійской хроники, написанной въ пятомъ въкъ. Этотъ текстъ стоить ближе всъхъ къ греческому оригиналу: остальные два — такъ называемые Libri Generationis — дають намъ сильно сокращенную версію. Второй Liber Generationis вошель въ составъ работы хронографа 354-го года 5, какъ 15 я рубрика. Liber Generation в первый отчасти передается отдельно въ рукописяхъ, отчасти въ видѣ приложенія къ такъ называемому Фредегару. Разысканія Дюканжа были подкрыплены и развиты поздныйшими изслыдователями. Леть десять тому назадъ, однако, грацскій профессоръ А. Бауэръ обнаружиль значительную часть якобы потеряннаго оригипала въ одной эскуріальской рукописи (№ 121 по каталогу Iriarte), которую онъ затѣмъ опубликоваль въ Texte und Untersuchungen 7. Сохранилась только часть греческаго текста, но она даеть намъ возможность определить отношенія между латинскими текстами гораздо точнье чыть раньше. Греческій тексть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bardenhewer, Geschichte der alt-christlichen Litteratur, 2, 496 cs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изд. Duncker et Scheidewin, Gottingae 1856, стр. 532, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> CIG, 8613. crp. 12; cp. A. Harnack, Geschichte und Chronologie der alt-christlichen Litteratur, 1. 605, 606 cm; H. Achelis, Hippolytstudien, TU, 15 (N. F, 1. 4), Leipzig 1897, crp. 3/8

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Изд. у А. Schoene, Chron. Euseb. 1. 177 слл.: также у Mommsen, Chron. Min. 1. 91 сл. С. Frick, Chron. Min. 1. 184 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. O. Seeck, PW III, col. 2477-2481.

<sup>6</sup> Du Cange, въ Praef. ad. Chron. Pasch, ed. Bonn 2. 23 слл.; Mommsen, Abh. Sächs. Ges. d. Wiss. 2 (1850), стр. 585 слл. — Kl. Schr. 7. 536—579; Mon. Germ. Hist., auct. antiqu. 9. 84 слл.; A. von Gutschmid, Kl. Schr. V, 240 слл.; 585 слл.; H. Gelzer, Sextus Julius Africanus 2. 1, стр. 1 слл.; A. Bauer (въ книгъ приведенной ниже), стр. 140 слл. Остальная литература по предмету у А. Harnack, Gesch. der altchristlichen Litteratur, 1. 626 слл.; 2. 2. 236, 549 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> TU. N. F. 14. 1 (29. 1) A. Bauer, Die Chronik des Hippolytos im Matritensis Graecus 121, nebst einer Abhandlung über den Stadiasmus maris magni von O. Cuntz Mit einer Abbildung im Text und 5 Tafeln: VI, 288 crp. Leipzig, J. C. Hinrichs, 1906.

не сохранить упоминанія о дат'в Рождества Христова, но въ латинскихъ версіяхъ мы находимъ сл'єдующее: Fiunt vero ab Adam usque ad nativitatum domini nostri Iesu Christi anni V milia quingenti 1. Подобная датировка находится и въ другомъ сочиненіи Ипполита, а именно въ его комментаріи къ пророку Даніилу 2.

Теперь обратимся къ Епифанію. Сомнѣнія не можеть быть въ томъ, что Кириллъ имѣеть въ виду извѣстнаго ученаго и церковнаго борца Епифанія, епископа города Констанція (Саламиды) на островѣ Кипрѣ<sup>8</sup>. Насколько мнѣ извѣстно, Епифанію не приписывается никакихъ хронологическихъ сочиненій. Епифаній, однако, часто сообщаеть въ трудахъ своихъ хронологическія данныя, которыя доказывають, что онъ былъ знакомъ съ хронографическими сочиненіями. Бауеръ доказываетъ<sup>4</sup>, что Епифаній, по всей вѣроятности, не пользовался хроникой Ипполита; сходство, замѣчаемое тамъ и сямъ между Епифаніемъ и Ипполитомъ, объясняется скорѣе тѣмъ, что Епифаній пользовался матеріалами, на которыхъ Ипполить осно-

<sup>1</sup> Это изъ Excerpta Barbari (С. Frick, Chronica Minora, 1. 338.15-16 = Mommsen, Chr. Min. I. 278). Liber Generationis даеть 5502-й годъ. Bar-Hebraeus (ed. Bruns et Kirsch, p. 49) говорить: secundum Hippolytum .... 5500. Относительно того, какой быль на самомъ дълв годъ Рождества Христова въ Ипполитовой хроникъ въ ея первоначальномъ вида, имъется весьма богатая интература, такъ какъ вопросъ этотъ — очень спорный. Последняя статья по этому поводу (тамъ указана и литература) принадлежить перу свящ. Д. Лебедева (ХрЧт, 1915, янв., 77-96), День Рождества Христова по хронологіи св. Ипполита римскаго. Оказывается, что дъйствительно Ипполить определиль Рождество Христово въ льто 5502-е отъ сотворенія міра, судя по замъткъ въ его таблицъ пасхальныхъ датъ, начерченной на его статућ. Однако, младшіе компиляторы, воспользовавшіеся его сочиненіемъ, подсчитали пасхальныя разницы, и добились результата — 5500 г. (ср. Н. Gelzer, l. c., 2. 1. 20). Дъло имъетъ для насъ значеніе въ томъ отношеніи, что самъ фактъ существованія ссылки на Ипполита у Кирилла свидътельструетъ, что послъдній черпалъ свои свъдънія, какъ мы и увидимъ потомъ, не прямо изъ подлиннаго сочиненія Ипполита, а изъ какой-нибудь хроники, авторъ которой имълъ дъло съ Ипполитовой хроникой въ уже исправленномъ вилъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp. Hippolyti Romani praeter canonem paschalem fragmenta chronologica, y Frick, l. c., ctp. 449, fr. 22: Hippolyti ed. de Lagarde 153. 12=PG. X. 645 A. Ἡ γὰρ πρώτη παρουσία τοῦ χυρίου ἡμῶν ἡ ἔνσαρχος ἐν Βηθλεἐμ ἐπὶ Αὐγούστου γεγένηται πενταχισχιλιοστῷ καὶ πενταχοσιοστῷ ἔτει, ἔπαθε δὲ ἔτει τριαχοστῷ τρίτῳ. Τοτь же самый отрывокъ по-сирійски у Pitra, Anal. Sacra IV. 320. Кромѣ этого, имѣется еще болѣе подробное опредѣленіе (Frick, l. c., ctp. 453, изъ книги Ε. Bratke, ctp. 18,95, Das neuentdeckte vierte Buch d. Daniel-Kommentars von Hippolytus, Bonn, F. Cohen 1891): οἱ χρόνοι ἀπὸ καταβολῆς κόσμου ἀπὸ ἀδαμ ἀριθμούμενοι εῦδηλα ἡμῖν παριστῶσι τὰ ζητούμενα. Ἡ γὰρ πρώτη παρουσία τοῦ χυρίου ἡμῶν ἡ ἔνσαρχος, ἐν ἡ γεγένηται ἐν Βηθλεέμ, ἐγένετο πρὸ ὀκτὼ καλανδῶν Ἰαννουαρίων, ἡμέρα τετράδι, βασιλεύοντος Αὐγούστου τεσσαραχοστὸν καὶ δεύτερον ἔτος, ἀπὸ δὲ ἀδὰμ πενταχισχιλιοστῷ καὶ πενταχοσιοστῷ ἔτει. Ποβημιμουν, эτι μετιροβκι τακже передѣланы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См. литературу о немъ у Bardenhewer'a Gesch. d. alt-chr. Lit. 3 (1912), стр. 293 слз.

<sup>4</sup> l. с., стр. 163—167.

вываль свою хронику. Разница въ подробностяхъ слишкомъ велика, чтобы допустить непосредственное списываніе.

Въ одномъ мѣстѣ Епифаній весьма подробно разбираетъ преданія о времени Рождества Господня, причемъ онъ приводить списокъ консуловъ за время жизни Спасителя, обнимающій часть царствованій Августа и Тиверія 1. Онъ устанавливаетъ фактъ, что Рождество Господне произопіло въ 42-мъ году царствованія Августа, и говорить объ этомъ еще въ другихъ мѣстахъ своихъ сочиненій 2. Датировокъ по годамъ отъ сотворенія міра онъ, кажется, не даетъ. Относительно Мани, онъ говорить: ὁμοῦ ἀπὸ ἀναλήψεως Χριστοῦ ἔως τοῦ Μάνη καὶ Αὐρηλιανοῦ καὶ Πρόβου βασιλέων ἔτη σος, κατά τινας χρονογράφους, κατά δὲ ἄλλους σμς 3. Если мы котимъ отнести упоминаніе Кирилла объ Епифаніи къ способу исчисленія времени по годамъ отъ Рождества Христова, то, пожалуй, мы можемъ сослаться именно на это мѣсто у Епифанія; но если это упоминаніе относится ко всей формулѣ, то тогда у насъ достаточныхъ данныхъ нѣтъ, чтобы подтвердить ссылку Кириллъ извлекъ это мѣсто цѣликомъ изъ какой-нибудь другой хроники.

Перейдемъ теперь къ третьему имени—«Ирону философу и мученику». Кто онъ такой, никто не знаетъ. Котелье съ большимъ сомнѣніемъ высказалъ предположеніе, что, быть можетъ, рѣчь здѣсь идетъ о томъ Максимѣ, которому посвящена 26-я бесѣда Григорія Назіанзина въ рукописяхъ: Εἰς Ἡρῶνα τὸν φιλόσοφον; но Іеронимъ въ своемъ трудѣ de viris illustribus в отмѣчаетъ, что нѣкоторые неправильно связываютъ имя Ирона съ этой рѣчью. Было нѣсколько лицъ, носящихъ имя Ирона, намъ извѣстныхъ 7. Однако, ни одинъ изъ нихъ не подходитъ, ни по времени, ни по занятію; Дюканжъ в приводитъ ихъ всѣхъ, но ни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adv. Haer. 51: Dind. 2. 485 car.=PG. 41, 903 car.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De mens. et pond. Dind. 4, 1. 16,13-15; Adv. Haer. 51=PG. 41. 906 B, 937 C.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Adv. Haer. 66: Dind. 3. 40,25-26=PG. 42. 64 A.

<sup>4</sup> Cotelerius, Monum. Eccl. Gr. II, 640 B-C.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> PG. XXXV, 1198 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hieronymi de viris illustribus liber, ed. E. C. Richardson Lipsiae 1896 (TU, XIV, I), гл. CXVII, стр. 52,8-7: Laudes Maximi Philosophi post exilium reversi, quem falso nomine quidam Herona superscripserunt, quia est et alius liber vituperationem eiusdem Maximi continens, quasi non licuerit eundem laudare et vituperare pro tempore. Про Максима онъ немного дальше такъ выражается (l. с., гл. CXXVII, стр. 54,7-9): Maximus philosophus, natus Alexandriae, Constantinopolim episcopus ordinatus et pulsus, insignem de fide adversus Arianos scripsit librum, quem Mediolani Gratiano principi dedit. Все это очень хорошо, но вёдь мы не знаемь, что этотъ самый Максимъ сочинялъ хронологическія работы.

 $<sup>^7</sup>$  Списокъ ихъ приводится у Pauly-Wissowa, s. v. Heron, VII. 2 col. 992 слл. Seeck (sub || (2)) ничего новаго не даеть.

<sup>8</sup> Praefatio ad Chronicon Paschale, crp. 25 car. Bonn.

кого не отождествляеть съ занимающимъ насълицомъ. Каве <sup>1</sup> издагаетъ мнѣнія своихъ предшественниковъ, но нпчего новаго не можетъ добавить.

Сοποсταвленіе именъ Ипполита, Επιφαнія и Ирона у Кирилла мнѣ показалось довольно страннымъ, и у меня зародилось подозрѣніе, не черпалъ ли
Кирилль это мѣсто уже готовымъ изъ какой-нибудь хроники? И мнѣ дѣйствительно удалось наткнуться на слѣдующее мѣсто у Георгія Синкелла з:
τῷ αὐτῷ εφ΄ ἔτει ἀπὸ χτίσεως χόσμου πληρουμένου.....
τἢ ἐπιούση χε΄ ἐγεννήθη ὁ Κύριος ἡμῶν χαὶ θεὸς Ἰησοῦς ὁ Χριστός, ὁ μονογενὴς τοῦ θεοῦ υἰὸς, ἐν Βηθλεὲμ πόλει τῆς Ἰουδαίας, χατὰ τὸ μγ΄ ἔτος τῆς Αὐγούστου Ῥωμαίων Καίσαρος βασιλείας, ἐν ὑπατεία Σουλπιχίου Καμερίνου χαὶ
Γαίου Ποππαίου, ὡς ἐν ἀχριβέσι χαὶ παλαιοῖς ἀντιγράφοις φέρεται. Ταῦτα οὐχ
ἀφ' ἐαυτῶν συντετάχαμεν, ἀλλ' ἐχ τῶν παραδόσεων τοῦ μαχαρίου ἀποστόλου
χαὶ ἀρχιεπισχόπου Ῥώμης Ἱππολύτου χαὶ ἰερομάρτυρος Ἀννιανοῦ τε τοῦ όσιωτάτου μοναγοῦ τοῦ συντάξαντος χύχλον (l. χυχλῶν, Gelzer,) ια΄ πασχάλια φλβ
ἄμα σγολίοις ἀχριβέσι, χαὶ Μαξίμου τοῦ ἀγιωτάτου μοναγοῦ χαὶ φιλοσόφου
μάρτυρος χαὶ ὁμολογητοῦ χαὶ μεγαλοδιδασχάλου τῆς ἐχχλησίας.

Приведенное мною мѣсто, я боюсь, скорѣе сбиваеть съ толку чѣмъ разъясняеть в. Вопросъ въ томъ: вся эта ученость принадлежить ли самому Синкеллу, или источнику его? Унгеръ и Гельцеръ доказывали, что нагроможденіе способовъ хронологическаго опредѣленія было свойственно Пандору. Анніанъ былъ значительно менѣе мпогословенъ. Я не берусь судить, имѣемъ ли мы дѣло здѣсь (кромѣ Анніана) съ Пандоромъ, но ясно одно — что Кириллъ и Синкеллъ восходять къ одному и тому же источнику — по всей вѣроятности, Анніану. Замѣтимъ мимоходомъ, что Кириллъ употребляеть эру κατὰ τοὺς ᾿Αλεξανδρεῖς в. Почему появляется здѣсь Максимъ? Это очень странио, особенно въ связи съ вышеизложеннымъ, но я всетаки склоненъ думать, что мы имѣемъ здѣсь случайное совпаденіе. Максимъ у Синкелла, безъ всякаго сомнѣнія, — Максимъ Исповѣднякъ 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Cave. Scriptorum Ecclesiasticorum Historia Litteraria (Colon. Allobr., 1720), t. II, Dissertatio prima, crp. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1. 596,10—597,15 Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Связь между этими двумя мѣстами уже была замѣчена Дюканжемъ, ср. Praef. ad. Chr. Pasch., 2. 27 Bonn.

<sup>4</sup> Unger, G. F. Chronologie des Manetho (Berlin 1867), crp. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gelzer, H., Sextus Julius Africanus 2. 1, crp. 191 cas.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ginzel, Handb. der Chron. 3. 289—291; чтобы получить дату по нашей эрѣ, надо сбавить 5492/3 съ даннаго числа.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Рѣчь идетъ о его Computus Ecclesiasticus PG. XIX, 1217—1280: М., по словамъ Дюканжа, славился, какъ исчислитель пасхальнаго времени среди грековъ, какъ Беда среди датинянъ (l. с., стр. 35).

Его имя появляется еще разъ у Синкелла 1. Приходится пока отказаться отъ отвъта на поставленный выше вопросъ.

Приведемъ теперь запись къ переводу Сократа 3:

Փիլոն Տիրակացի.....

Ֆաժի վեցՏազարերորդի երկերդարաանի Աւդոստոսի Թարդմանաց

գաւորութեանն և ի Հարիւր բառասուն և

հորս թուականին, ի յիններորդումն

ընտիջտիոնին, յառաջնում ամի թա
արտանդնուպաւլսի։ Եւ յեւթնչՀա
սիւրերորդի չորրորդի Քրիստոսի

գաւստեանն և ի Հարիւր բառասուն և

ի չորս թուականին, ի յիններորդումն

ինտիջտիոնին, յառաջնում ամի թա
գաւորութեանն եր՝ և որդ Դեւոնի

ինջնաբալի Աւդոստոսի թարդմանեաց

Փիլոն Տիրակացի.....

По моему, ясно, что переводчикъ, составляя эту запись, имълъ въ памяти или передъ глазами шаблонъ Кирилловыхъ датировокъ. Сравнимъ рубрики объихъ записей:

#### Сократь.

- а. Годъ отъ сотв. міра (по константинопольскому лѣтосчисленію).
  - b. Годъ отъ Р. X.
  - с. Индиктъ.
  - d. Армянская эра.
  - е. По годамъ императора.

### Кириллъ.

- а. День и мъсяцъ.
- b. Годъ отъ сотв. міра.
- с. Индиктъ.
- d. Годъ отъ Р. Х. (по Ипполиту, Епифанію и Ирону).
  - е. По консульству.
  - f. По годамъ императора.

<sup>1 1. 577,18-16</sup> Bonn. Ρένω μαστω ο началь индикта — ἐν ῷ καὶ ἡ ἴνδικτος ἤτοι ἐπινέμησις ἐθεσπίσθη, ὡς ὁ μακαριος ἐν τῷ περὶ τοῦ πάσχα λόγῳ. Μέστα, на которыя С. ссымается, накодятся у Максима, PG, XIX, 280 A: ἐν ἔτει β' τῆς βασιλείας Αὐγούστου Καίσαρος αἰ ἴνδικτοι ἤρξαντο ψηφίζεσθαι, καὶ οἱ τῶν Ῥωμαίων μὴνες οὺ πρότερον ἢ κατ' ἐκεῖνο καιρού πρός αὐτῶν ἐπινοηθέντες: ἡν δὲ τῶν ἀπὸ Ἀδὰμ τὸ ͵ευξ'; ἐν ἔτει μγ' αὐτοὺ γεννᾶται καθ' ἡμᾶς ὁ ὑπὲρ ἡμᾶς μονογενής τοῦ Πατρὸς υίὸς Ἰησοῦς Χριστός, καὶ φύσει γίγνεται δι' ἡμᾶς τέλειος ἄνθρωπος. ἦν δὲ τῶν ἀπὸ Ἀδὰμ τὸ εκα΄.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Սոկրատայ Արոլաստիկոսի եկեղեցական պատմունիւն, նարդմանեաց Фիլոն Ցիրակացի եւ Պատմունիւն վարուց Սրբոյն Սեղբեստրոսի եպիսկոպոսի Հռովմայ, Թարդմանեալ որասուն Գրիդորի Ձորափորեցւոյ, աշխատարիրունեամբ Մ. վ. Ցեր Մովսեսիան, Вагаршапать, 1897 г., стр. ժե.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Переводъ І. А. Орбели. Еп. Месропъ читаетъ в гругоря.

Переводчикъ Сократа опредѣленно говоритъ, что онъ устанавливаетъ годъ по константинопольскому лѣтосчисленю, т. е. по хроникѣ св. Софін¹. Кириллъ же употребляетъ такъ называемую александрійскую эру, какъ мы видѣли выше в. Первое появленіе константинопольской эры относится къ началу VII-го вѣка, и находится въ пасхальной хроникѣ. Эта эра, однако, отличается отъ обыкновенной византійской эры: годы по Р. Х. исчисляются отъ 1-го марта 5509 вмѣсто 1-го сентября 5509 в. Первые два случая употребленія рядовой эры относятся какъ разъ къ послѣднему десятилѣтію VII-го столѣтія⁴. Чтобы получить дату по нашей эрѣ изъ года отъ сотв. міра мы должны отнять 5509—8 тоть даннаго числа 1 Сент. 695 г. — 31 Авг. 696 г. Тогда, однако, годы по Р. Х. не подходятъ. Почему? Потому, что, по моему, мы имѣемъ здѣсь lapsus calami со стороны автора записи. Армянскій переводчикъ имѣлъ въ виду шаблонъ Кирилла, замѣтивъ, что годъ по Р. Х. получается Кирилломъ сбавленіемъ 5500 лѣтъ, онь и въ этомъ случаѣ такъ поступаетъ.

Вполнѣ понятно, что этимъ и не рѣшаются всѣ трудности данной записи. 144-й годъ армянской эры = 695 г. по Р. Х. Конечно, можно предположить, вмѣстѣ съ І. А. Орбели в, что эта часть датировки — позднѣйшая вставка. «Третьяго Льва», однако, дѣйствительно смущаеть. На самомъ дѣлѣ такой способъ обращенія къ живому Августу — просто немыслимъ. Если же мы будемъ держаться датировки, то будемъ принуждены читать Дыльър, Ğevond — Леонтія, вмѣсто Дыльъ, Ğevon — Льва, какъ уже дѣлалъ преосв. Месропъ 7. І. А. Орбели относится скептически къ поправкѣ в: но этотъ скепсисъ вытекаетъ изъ его мнѣнія обо всей записи. Если она въ корнѣ своемъ подлинна, какъ мнѣ кажется, то мы имѣемъ право предложить тѣ поправки, которыя кажутся намъ нужными, но и вмѣстѣ съ тѣмъ мы обязаны сократить ихъ число до минимума. И тутъ отмѣтимъ, во-первыхъ, что имя Леонтія является исключеніемъ среди римскихъ царей, а Львовъ было нѣсколько; во-вторыхъ, въ армянскомъ шрифтѣ ничто не смѣшивается такъ легко какъ буквы д Я в и Л В. Положимъ, что Льгоър

¹ Cp. Gelzer, н. с., II, 1. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. также Du Cange, Praef. ad. Chr. Pasch. 2. 29 сля. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср. Gelzer, н. с., II, 1, 138 слл. Krumbacher, GBL<sup>2</sup>. 337/339.

 $<sup>^4</sup>$  Они суть: въ дѣяніяхъ трудльскаго собора (Mansi XII. Col. 50)—691 г.; надпись изъ Авинъ, С. І. G. N. 9350.  $M(\eta \nu)$  όχτω(βρίω) ιε ἡμέρα δ ἰνδ(ιχτιώνος) ζ ἐτελειώθη Άνδρέας ὁ ἀγιώτατος) ἡμῶ(ν) ἐπίσχ(ο)π(ος), ἔτους ,ςσβ' (6202—694 г.), ср. Ginzel, н. с. III, 297.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. Ginzel, н. с. III, 290 слл.

<sup>6</sup> Н. с., стр. 304 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Н. с., стр. 29.

в Н. с., стр. 304 прим. Христівневій Востовъ.

искажалось въ  $Q^{b_{Ln}b_q}$ : слѣдующій писецъ приняль бы q какъ числительное, — то мы сейчасъ и получаемъ Льва Третьяго.

Я, конечно, вполнѣ сознаю, что путь исправленія вообще весьма скользокъ, и поэтому не настанваю на второй части разбора записи. Мнѣ лишь хотѣлось доказать, что возможно спасти подлинность записи, отчасти путемъ толкованія, отчасти же при помощи маленькаго, палеографически легко объясняемаго исправленія, причемъ я отнюдь не отрицаю возможности позднѣйшихъ передѣлокъ. Что касается, однако, до датировки по годамъ по Рождествѣ Христовѣ, то приведенные мною тексты вполнѣ подтверждаютъ существованіе таковой на христіанскомъ Востокѣ въ указанное время.

Теперь возникаеть другой вопросъ; можемъ ли мы, на основани вышеизложеннаго, вывести заключеніе, что армянскій переводчикь принадлежаль къ армянской колоніи въ Саввинской лавре? Мит думается, что нельзя. Въ этомъ отношении крайне поучительно сравнение записи армянина и датировки Стефана Мансура съ Кирилловыми опред вленіями. Посл'єдній не исчисляеть времени по годамъ императоровъ, хотя въ то время, когда онъ писалъ свою повъсть 1, православная Ирина сидъла на константинопольскомъ престоль. Тоть факть, что переводчикь указываеть на константинопольскую эру, убъдительно, по моему, доказываеть, что онъ находился въ предълахъ Имперіи 3. Что онъ хорошо зналъ составленныя Кирилломъ житія, — не странно, ибо самъ Евениій быль армянинь<sup>8</sup>, и Кирилль говорить про Іоанна Молчальника, что ходили среди грековъ и среди армянъ много разсказовь о его родителяхъ 4. Другіе изъ саввинскихъ подвижниковъ были ызъ армянъ 5, и о существованіи армянской колоніи въ самой лаврі хорошо извъстно. Конечно, не исключается возможность того, что самъ Филонъ Тиракскій побываль тамъ, но мы не располагаемъ никакими данными по этому поводу.

Р. П. Блэйкъ.

<sup>1</sup> Видно изъ самаго текста, что Житіе написано немного спустя послів нападенія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Или, по крайней мъръ, въ мъстности, гдъ константинопольское вліяніе было преобладающимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Analecta Graeca. Ι, cτρ. 6: πατρίδα καὶ οἴκησιν ἐχόντων Μελιτήνην τὴν τῶν ᾿Αρμενίων περιφανῆ μητρόπολιν.

<sup>4</sup> AA.SS. Maii III, ctp. 16 Β Ἰωάννης όρμᾶται μὲν ἐκ τῆς κατὰ ᾿Αρμενίων Νικοπόλεως, γονεῶν γεγονῶς Ἐγκρατίου καὶ Εὐφημίας ὀνομαζομένων, πλουτῷ δὲ καὶ περιφανεία γένους κομούντων, καὶ ἐν πολλαῖς ἀρχαῖς πολιτικαῖς διαπρεψάντων, ἔν τε στρατηγίαις καὶ δημαγωγίαις καὶ δυναστείαις ἐν βασιλείαις αὐλαῖς: περὶ ὧν πλεῖστα προβάλλονται διηγήματα καὶ κατορθώματα οι τε Βυζαντίων παῖδες καὶ Ἰρμενίων.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср. Житіе св. Саввы, Cotelerius, l. c., III, стр. 264-5.

# О переводъ Библіи на арабскій языкъ при халифъ ал-Ма'мунъ.

Въ богатой разнообразными матеріалами работ В. В. Бартольда: «Къ вопросу о сабіяхъ» 1 есть не мало деталей, будящихъ мысль у всъхъ, кто можеть интересоваться какь исторіей возникновенія ислама, такъ и всей пестрой культурной жизнью халифата въ эпоху 'аббасидовъ. Къ числу такихъ деталей, которыя и раньше уже привлекали внимание автора настоящей замътки, относится упоминаніе про переводчика одной религіозной книги сабіевъ 2. Дівло въ томъ, что съ именемъ этого переводчика — Ахмеда-пбн-'Абдаллаха-ибн-Селама — связывается въ то же время и переводъ всей Библіи на арабскій языкъ. Хотя на этоть факть обращено вниманіе даже и въ популярномъ сводъ в, но въ выводъ вкралось довольно крупное недоразумъніе, и поэтому вопросъ заслуживаеть нъкотораго пересмотра. Источникомъ этого сведенія является то же самое место ал-Фи*христа*, которое говорить о сабейской книг <sup>4</sup>. Такъ какъ сколько-нибудь детальнаго анализа его, повидимому, не существуеть, то я начну свои соображенія съ перевода основного отрывка, тімь боліве что німецкій переводъ Sprenger'a 5 въ настоящее время почти позабыть.

«Говорилъ Мухаммед-ибн-Исхайрь. Я читаль въ попавшейся мнѣ книгѣ стараго письма, похожей на происходящія изъ сокровищницы ал-Мазмуна, что переводчикъ упоминаль имена «свитковъ» и число ихъ, ниспосланныя книги и количество ихъ, какь тому въритъ и считаетъ догматомъ

<sup>1</sup> Отд. отт. изъ «Мусульманскаго міра» за 1917 годъ, годъ I, вып. 1 (Всѣ русскіе востоковѣды, конечно, съ грустью узнали, что уже второй разъ русскій научный органъ по исламовѣдѣнію долженъ прекратить свое существованіе на первомъ году изданія).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. cit. 11.

<sup>3</sup> A. Baumstark, Die christlichen Litteraturen des Orients - II, Lpz. 1911, crp. 12-13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Изд. Flügel'я 21,26—22,15.

<sup>5</sup> Das Leben und die Lehre des Mohammad - I, 46 c.r.

<sup>6</sup> Авторъ ал-Фихриста.

большинство уашвитовъ и простонародія. Изъ этого я рѣшилъ упомянуть то, что связано съ моей настоящей книгой. Вотъ повтореніе нужнаго изъ этого съ сохраненіемъ выраженій самой книги.

Говорилъ Ахмед-ибн-'Абдаллах-ибн-Селамъ, кліентъ эмира правов' в фрыхъ Харўна — я полагаю ар-Рашйда. Я перевель эту книгу изъ книги ханйфовь, они же сабіи авраамовскіе, которые в фровали въ Авраама — да будеть ему миръ — и сохранили его «свитки», ниспосланные ему Аллахомъ. Книга эта очень длинна, но я извлекъ изъ нея самое необходимое, чтобы сдёлать изв' в стой причину упомянутыхъ мной ихъ различій и разділеній. Я присоединилъ къ этому необходимые доводы объ этомъ изъ Корана и преданій, которыя передаются со словъ посланника — да будетъ надъ нимъ благословеніе Аллаха и его прив' в тъ, — со словъ его сподвижниковъ и принявшихъ исламъ людей писанія, какъ 'Абдаллах-ибн-Селамъ, Йамйн-ибн-Йамйнъ, Вахб-ибн-Мунаббихъ, Кя'бъ ал-ахбаръ, Ибнат-Таййаханъ и Бахйра монахъ з.

Говорилъ Ахмед-ибн-'Абдаллах-ибн-Селамъ. Я перевелъ начало этой книги, «свитки», тору, Евангеліе, книги пророковъ и учениковъ съ языка еврейскаго, греческаго и сабейскаго — а это языкъ последователей каждой изъ этихъ книгъ — на языкъ арабскій буквально, не стремясь при этомъ къ улучшенію выраженій или къ разукрашиванію изъ боязни исказить. Къ найденному мной въ книгъ, которую я переводилъ, я не прибавляль ничего и не убавляль за исключениемъ накоторыхъ выражений, которыя ставятся впереди на языкъ послъдователей этой книги, но при переводъ на арабскій словесная форма будеть неправильной, если ихъ не отодвинуть назадъ, или тъхъ, которыя ставятся позади, но будутъ неправильны, если не поставить впередъ, чтобы выражение стало возможнымъ по-арабски. Примъромъ этого могутъ служить слова говорящаго 'ёт майшм тён в, переводъ которыхъ по арабски будеть ма̂'а хати, но я ставилъ позади мата, а впереди хати. То же и въ прочихъ языкахъ въ случаяхъ, требующихъ исправленія при передачь на арабскій. У Аллаха я прошу защиты отъ того, чтобы не прибавить чего-нибудь въ этомъ, иначе какъ такимъ путемъ, про который я упомянулъ и разъяснилъ въ этой книгъ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хашвиты الشوية — сторонники крайнихъ антропоморфическихъ теченій въ мусульманскомъ преданіи (см. Enzyklopaedie des Islām — II, 304).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Традиціонныя свёдёнія о большинстве этихъ лицъ собраны у Sprenger'a, op. cit., I, 54—55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ текстъ сильно искаженная арабская транскрипція еврейской фразы і я од дай воды), возстановленной издателемъ.

Дальше авторъ *ал-Фихриста* приводить изътой же книги фактическія свёдёнія о числё пророковъ и ниспосланныхъ имъ свыше книгъ съ легендой о зеленыхъ скрижаляхъ торы (22,15-28). Другихъ упоминаній объ Ахмед въ *ал-Фихристь*, судя по указателю, нётъ.

Оставляя въ сторонъ вста апокрифическія подробности этого сообщенія и не затрагивая вопроса о «свиткахъ», часто всплывающихъ въ мусульманской богословской и легендарной литературъ , мы возьмемъ только самый фактъ упоминанія про переводъ Ветхаго («тора» и «пророки») и Новаго Завъта («Евангеліе» и «ученики»), равно какъ личность переводчика.

Съ внѣшней стороны нѣтъ особыхъ основаній заподазривать это сообщеніе автора ал-Фихриста. Сочиненіе, составленіе котораго относится приблизительно къ 377/987 году, до сихъ поръ остается однимъ изъ главнѣйшихъ нашихъ источниковъ для знакомства съ арабской наукой и литературой до половины X вѣка. Отношеніе автора къ своимъ источникамъ, характерно сказывающееся и въ переведенномъ отрывкѣ, вообще стоить на извѣстномъ уровнѣ критичности 3. Его извѣстіе о старой рукописи изъ «сокровищницы» ал-Ма'муна (813—833 г.) само по себѣ носить нѣкоторые признаки вѣроятія. «Сокровищницу» можно сопоставить безъ особыхъ натяжекъ съ тѣмъ «домомъ мудрости» (бейт-ал-хикма), основаніе котораго въ Багдадѣ связывается обыкновенно съ его именемъ, хотя по нѣкоторымъ сообщеніямъ онъ существовалъ уже при Харун-ар-Рашйдѣ. Одной изъфункцій этого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій 4.

Переходя къ анализу внутренней стороны этого сообщенія, надо отмітить прежде всего, что оно является упоминаніемъ о первомъ по времени полном перевод Библіи, какъ уже указаль Baumstark въ упомянутомъ мість. Едва ли, конечно, нужно идти такъ далеко за посліднимъ, чтобы второй примітрь отодвигать до XVII віка, когда маронитскій митрополить Сергій ар-Риззій даль полный переводъ на основаніи вульгаты, тогда же изданный въ Римі (1671 г.). Не моложе XI віка хотя бы та рукопись трехтомной арабской Библіи, которая была поднесена антіохійскимъ патріар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Излюбленная тема мусульманскаго богословія (ср. В. Бартольдъ, Исламъ, П. 1917, стр. 77).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. А. Шмидтъ въ 3ВО — XXIV, стр. 3. Изъ старыхъ изеледователей более детально на этомъ вопросъ останавливался Sprenger, op. cit. I, 49—60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср. отзывъ объ этомъ сочиненіи у историка арабской астрономіи Nallino въ его каирскихъ лекціяхъ ملم الفلك تأريخه عند العرب في القرون الوسطى Римъ 1911, стр. 49.

хомъ Григоріемъ вмёстё съ другими книгами бывшему императору Николаю II и находилась въ Зимнемъ Дворцё. Возможно, конечно, что она составлена изъ текстовъ разнороднаго происхожденія, но объединеніе ихъ въ одинъ сводъ однимъ лицомъ заставляетъ предполагать если не однородный источникъ, то во всякомъ случав нёкоторую редакторскую работу.

Вторымъ важнымъ пунктомъ сообщенія является установленіе болье или менће точной даты перваго перевода — не позже халифата ал-Ма'мўна, т. е. первой половины IX вака, а быть можеть даже второй VIII вака. Всь доступныя намъ данныя до сихъ поръ заставляють отодвигать эту дату до второй половины IX въка; всякія попытки найти болье раннія до сихъ поръ не увънчались успъхомъ. Изъ такихъ попытокъ наиболъе извъстны двъ: одна давно сдана въ архивъ, другая выдвинута педавно вновь съ новыми важными данными. Первое сообщеніе, основанное на неточномъ толкованім свъдъній латинскихъ льтописей, говорить о переводъ Библін на арабскій съ латинскаго епископомъ Іоанномъ севильскимъ въ 737 году. Это сообщеніе считалось аксіомой почти во всёхъ общихъ курсахъ средины прошлаго въка и было воспринято за таковую еще епископомъ Порфиріемъ 3. Однако, послѣ того какъ истиная сущность латинскихъ взвѣстій была разъяснена de Lagard'омъ в Gildmeister'омъ , деятельность Іоанна севильскаго освъщается правильно даже въ общихъ сводахъ 5. Это, конечно, не мъщаетъ старой легендъ выплывать иногда еще и теперь въ работахъ, не считающихся со спеціальной литературой 6.

Второе сообщеніе относится къ переводу Евангелія и переноситъ насъ въ Сирію на вѣкъ раньше. Мусульманскій эмиръ 'Амръ приказалъ (яковитскому) патріарху Ханнѣ (631—648) перевести Евангеліе на арабскій языкъ, опустивъ упоминаніе про Іисуса Христа, крещеніе и крестъ. Когда патріархъ отказался измѣнить хоть іоту въ священномъ для него текстѣ, эмиръ, пораженный его твердостью, сказалъ: «Иди и пиши, какъ знаешь» 7. Источникомъ этого разсказа для большинства писавшихъ объ арабскихъ переводахъ Евангелій служилъ Бар-Гебрей 8. Его свѣдѣнія заимство-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haup., Hug, Einleitung in die Schriften des neuen Testaments, I4, Stuttgart 1847, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Книга бытія моего — III, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die vier Evangelien arabisch, Lpz. 1864, XI-XVI.

<sup>4</sup> De Evangeliis in arabicum e simplici syriaco translatis, Bonnae 1865, 42-48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Напр., Nestle въ Realencyklopaedie für protestantische Theologie und Kirche — III, 1897, 91 или Coussen, Beiträge zur christlich-arabischen Literaturgeschichte, Heft lV, Lpz. 1909, 17—18.

УК. Зойданъ تاريخ آداب اللغة العربية IV, Каиръ 1914, 222-223.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cm., Haup., G. Graf, Die christlich-arabische Literatur, Freiburg 1905, crp. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Chron. eccles., изд. Abbeloos et Lamy, I, 275.

ваны несомитьно у Михаила Сирійца, говорящаго вполить опредъленно объ исполненномъ послѣ этого разговора переводѣ Евангелія 1. Слѣдуеть. однако, отмътить, что оба они — и Бар-Гебрей (ум. 1286) и Миханлъ Сиріецъ (ум. 1169) — авторы достаточно поздніе по отношенію къ описываемому событію, оба — яковиты и, быть можеть, придали определенную окраску сообщеню ad majorem Jacobitarum gloriam. Мысль объ этомъ возникаеть потому, что самый факть бесёды эмира съ патріархомъ нашель себъ недавно неожиданное подтверждение въ одной сирійской рукописи 874 года, изданной и анализированной аббатомъ F. Nau въ 1915 году 2. Она даеть, конечно, гораздо болье твердую почву для сужденій о зависящихъ, вёроятно, отъ того же источника показаніяхъ Михаила и Бар-Гебрея. На основаніи этой рукописи Nau устанавливаеть точную дату диспута — 9 мая 639 года<sup>8</sup>; въ эмир'т онъ хочеть вид'ть изв'тестнаго завоевателя Египта 'Амра-ибн-ал-'Аса '. Патріарху приходилось демонстрировать во время собесёдованія греческій и сирійскій тексть Евангелія, такъ какъ арабскаго по заключенію Nau не было 6. Отсюда онъ д'Елаеть очень см'Елый выводъ о томъ, что переводъ и былъ исполненъ именно въ 639 году 7. Но нужно отм'ттить, что для этого посл'едняго заключенія вновь изданная рукопись не даеть никакихъ основаній, такъ какъ последнія слова Михаила Сирійца — объ исполненномъ переводъ — не находять въ ней подтвержденія. Такимъ образомъ, новое свид'втельство, несмотря на его первостепенную важность, все же не даеть возможности относить переводъ Евангелій на арабскій языкь къ первой половинь VII выка.

Болъе твердые опорные пункты для датировки мы получаемъ, какъ я отмътилъ, только во второй половинъ IX въка. Именно, къ этому времени относятся древнъйшія датированныя рукописи съ отрывками переводовъкакъ каноническихъ, такъ и не каноническихъ книгъ священнаго писанія. Полнаго перевода этого времени пока не найдено, но возможность его суще-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изд. Chabot II, 431—432. Ср. Caetani, Annali dell' Islām — III, Roma 1910, стр. 942—943.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Un colloque du Patriarche Jean avec l'émir des Agaréens et faits diverses des années 712 à 716 d'après le Ms du British Museum Add. 17193 (JA, серія 11, т. V, 1915, стр. 225—271).

<sup>3 227,</sup> прим. 3, 257, прим. 4.

<sup>4 227,</sup> прим. 1. У Бар-Гебрея и Михаила Сирійца имя эмира 'Амр-ибн-Са'дъ, не находящее себъ подтвержденія въ мусульманских в источниках (ср. Састапі, ор. cit. III, 943, прим. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nau, op. cit. 233, 235.

<sup>6</sup> Ibid. 257, прим. 5, 261, прим. 1.

<sup>7</sup> Ів. 240, 257, прим. 5.

ствованія доказывается самымъ количествомъ и разнообразіемъ переводовъ отдільныхъ частей. Изслідованіе текста исторіи мусульманна ал-Йа'єўбй (ум. 891) дало возможность установить, что въ его распоряженій быль еще другой переводъ Евангелій съ сирійскаго на арабскій помимо того, который намъ извістенъ 1. Въ эту же эпоху, наконецъ, переводъ связывается съ именами опреділенныхъ лицъ: такъ говорится, что переводъ текста 70 толковниковъ далъ между прочимъ Хунейн-ибн-Исхакъ 3, извістный ученый этого времени.

Такимъ образомъ, важность сообщенія ал-Фикриста не можеть подлежать сомнѣнію: оно отодвигаеть дату перевода, и при томъ полнаго, по меньшей мъръ на полвъка назадъ. Остается только обратиться къ провъркъ достовърности сообщенія съ внутренней стороны, для чего къ сожаленію у насъ негь никакихъ источниковъ, кроме упомянутаго места въ ал-Фихристъ в Сообщение о переводъ съ еврейскаго подтверждается въ текстѣ коротенькимъ примѣромъ, который въ возстановленномъ издателями видѣ представляетъ правильное еврейское выраженіе; нѣсколько страннымъ кажется то, что именно этой фразы въ Библіи нѣтъ . Конечно, не исключена возможность, что переводчикъ взялъ первый попавшійся ему примъръ, чтобы не подыскивать въ священномъ текств подтверждающій его мысль случай. Съ личностью переводчика въ европейской наукъ произопло крупное недоразуминіе, уже закрипленное и въ популярномъ обзори Baumstark'a5. Называя его по недосмотру 'Абдаллах-ибн-Селамъ съ опущениемъ имени Ахмедъ<sup>6</sup>, онъ считаетъ его «сыномъ умершаго въ 663 году, принявшаго исламъ еврея», въроятно повторивъ ошибочное заключение Nestle7, который и самый переводъ относиль поэтому ко второй половинъ VII въка. Изъ приведеннаго отрывка ам-Фихриста недоразумъніе дълается совершенно понятнымъ: совпадение имени отца переводчика съ именемъ извъст-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cm. Klamroth, Der Auszug aus den Evangelien bei den arabischen Historiker al-Ja'qûbi, Hamburg 1895 (Festschrift der Wilhelm-Gymn., crp. 117—128).

² A a-Mac'y xī كتاب التنبيه والإشراف (BGA, T. VIII) 112,15-17. Cp. Carra de Vaux, Maçoudi, Le livre de l'avertissement et de la revision, Paris 1896, crp. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sprenger, op. cit. I, 56, прим. 1 сопоставляеть Ахмеда-ибн-'Абдаллаха съ нѣ-кіимъ Ахмедомъ ибн-'Абдаллахомъ ал-Инджили (—евангелистомъ), главнымъ источникомъ Ибн-ал-Мунаджжима (ок. 231/845—846 г.), но основанія для этого и теперь такъ же патки, какъ въ 60-хъ годахъ.

<sup>4</sup> Ал-Фифристъ II, 12 къ стр. 22, прим. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Op. cit. II, 12.

 $<sup>^6</sup>$  Та же неточность у Зейдана, ор. cit. IV, 222, хотя имъ приводится и върная форма II, 155.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Realencyclopaedie etc. III, 91.

наго ученаго мусульманина изъ евреевь, упоминаемаго имъ въ качествѣ источника, побудило принять ихъ за одно и то же лицо¹. Отъ такого сопоставленія наотрѣзъ заставляеть, конечно, отказаться хронологическая несообразность: сынъ умершаго въ 663 году человѣка не могъ быть кліентомъ Харўна-ар-Рашйда, правившаго халифатомъ болѣе ста лѣтъ спустя. 'Абдаллах-ибн-Селамъ, дѣйствительно, представляеть личность очень извѣстную въ исторіи первоначальнаго ислама. Родомъ изъ мединскихъ евреевъ² онъ является ученымъ такого же типа, какъ Кя'бъ ал-аҳбаръ или Вахб-ибн-Мунаббихъ³, вмѣстѣ съ ними онъ служить однимъ изъ источниковъ ранняго мусульманскаго экзегеза⁴. Что переводчикъ Аҳмедъ не былъ его сыномъ — это несомнѣнно, но не исключена возможность, что онъ былъ его потомкомъ. Объ этомъ говорить его знакомство съ еврейскимъ языкомъ, почти не встрѣчающееся у чистокровныхъ арабовъ-мусульманъ, и совпаденіе именъ, быть можеть, сохранявшихся по традиціи въ родѣ, какъ бываегь иногда въ мусульманскихъ фамиліяхъ.

Признавая переводъ Ахмеда, повидимому, за несомнѣнный фактъ, Ваштатак пишетъ 5: «Мы, однако, не въ состояніи хоть какой либо сохранившійся арабскій текстъ какой бы то ни было библейской книги признать съ извѣстной опредѣленностью остаткомъ его создавшей эпоху работы». Если бы это произошло, тогда конечно свидѣтельство ал-Фихриста не могло бы вызывать никакихъ сомнѣній. Въ настоящій моментъ я хочу указать только на интересную параллельную деталь, которой обязанъ великому «соглядатаю востока» еп. Порфирію Успенскому. Въ вывезенномъ имъ съ Синая спискѣ рукописей монастыря св. Екатерины имѣется упоминаніе о такомъ кодексѣ 6: «Книга тора—пять книгъ. Въ ней говорится: «Переведена 7 эта тора съ языка еврейскаго на языкъ арабскій для 'Абдаллаха повелителя правовѣрныхъ ал-Ма'муна въ Багдадѣ въ 205 году по годамъ арабовъ». Въ этой записи мы видимъ, такимъ образомъ, двоякую параллель къ сообщенію ал-Фихриста — во-первыхъ, упоминаніе про переводъ части

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Быть можеть, стоить отмётить, что наука 900-хъ годовъ совершила такимъ образомъ ту ошибку, отъ которой предостерегаль еще въ 60-хъ Sprenger, ор. cit. I, 56.

<sup>2</sup> Н. А. Мадниковъ, Палестина (переводъ), стр. 1483.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Enzyklopaedie des Islām I, 32.

<sup>4</sup> Goldziher, Islam fordom och nu, Stockholm 1915, crp. 42.

<sup>5</sup> L. cit

<sup>6</sup> П. Сырку, Описаніе бумать епископа Порфирія Успенскаго, СПб. 1891, стр. 326. № 2: كتاب التورية خسة أسغار ويقول به نقلة هذه التورية من اللغة العبرانية الى . اللغة العربية لعبد الله أمير المؤمنين المامون ببغداد سنة ٢٠٥ من سنى العرب. Въ арабскомъ текстъ тремъ послъднижъ словъ какое то искаженіе.

Ветхаго Завъта съ еврейскаго, и, во-вторыхъ, указаніе на то, что онъ былъ исполненъ для халифа ал-Ма'мупа, въ 820-821 году 1. Конечно, это не даеть еще права заключать, что на Синав имелась именно версія Ахмеданбн-'Абдаллаха, хотя совпаденіе въ двухъ несомньно независимыхъ другъ отъ друга источникахъ въ высшей степени показательно. Во всякомъ случаь, и на основаніи этихъ скудныхъ данныхъ мы можемъ установить уже теперь съ несомивностью тотъ факть, что при ал-Ма'мунв Библія (или по меньшей мъръ часть ея) дъйствительно была переведена съ еврейскаго языка на арабскій. Этимъ самымъ повышается віроятность того, что переводчикомъ былъ именно упоминаемый въ ал-Фихристь Ахмед-ибн-'Абдаллахъ. Если рукопись, видънная еп. Порфиріемъ на Синат сохранилась<sup>2</sup>, то изследование ея когда-либо покажеть, не представляеть ли она остатки этой работы Ахмеда. Это даеть еще лишній поводь вспомнить про заслуги еп. Порфирія, который съ большимъ проникновеніемъ съумѣль поставить нъсколько въхъ для позднъйшихъ изслъдователей и въ области христіанско-арабской письменности.

И. Крачковскій.

II. Апраль 1918.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На основаніи этой записи у еп. Порфирія въ Книгѣ о́ытія моего — 1V, 57 странный Іарвив съ переводомъ даты на христіанскую эру — «въ 205 году отъ Магомета (790 или 827 по Р. X.)»!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отсутствіе упоминанія о ней въ каталогѣ Gibson не можеть еще считаться окончательно рѣшающимъ фактомъ.

## Фрагментъ крестнаго камня съ арабской надписью въ Тифлисъ.

Извістный армянскій поэть-ученый Іоаннъ Ерзынкайскій въ предисловій къ своему космографическому трактату і излагаеть подробно обстоятельства, побудившія его изложить письменно это произведеніе, сложившееся, по смыслу словъ его творца, въ опреділенной формі задолго до того, какъ оно было записано. Въ предисловій этомъ сообщается:

ետևիՀաժի Հահե բանտ անաևսը Սպ-իր։ բերու Հահան, տանսը Ատեղատիհանսմաշերոր ի մուսը բիրարասիհանար իաչենք է երևո անաղաման։ հանար աչենք է երևո անաղաման։ հանարանանքը ի Հերաիս անաղանան։ հանար աչենք է անասաչերն մարսաչ աշանչակարության անասաչ անանան անակարություն և աչեն հանարանան և անասաչ անասաչ անասաչ անասարան անարան անասարան անասարար անասարան անասարարան անասարան անանան անանան անասարան անասարան անասարան անասարան անանան անանան անանանան անանանան անանան անանան անանան անանանա

բևիրայիր Տանգդարը։ Ֆո բև խառոբ գետ Մետրը, Դամամո «Въ лѣто 733 [1284] случилось (мнѣ) прибыть въ предѣлы сего бого-хранимаго царства страны грузинской, въ прославленную и великую столицу Тифлисъ, называемую въ историческихъ книгахъ Найтакаранъ. И случилось намъ произнести слово проповѣди подъ сѣнью церкви досточтимаго и мудраго и великаго армянскаго князя, парона Каримадина, которую построилъ боголюбивый и блаженный отецъ его паронъ Омэкъ.

И было сказанное слово о небесномъ движенія.

<sup>1 4</sup> развительной дерфицій виржен заравай, дессонороді ор рабо, не дбоново операто рабо, не дбоново не дработо работо работо нахичения н/Д., 1792. Перенодъ у Н. О. Энина, Всеобщая исторія Вардана Великаго, Приначанія, стр. 16—31. Тексть предисловія напечатань и у Алишана, справото стр. 511.

Остальная часть записи для насъ сейчасъ не интересна.

Запись Іоанна, особенно приведенный отрывокъ изъ нея, чрезвычайно заинтересовала меня еще нёсколько лётъ тому назадъ, тогда — какъ матеріалъ для исторіи Хаченскаго владётельнаго дома 1. Лётомъ 1909 года я старался опредёлить на мёстё, въ Тифлисѣ, какая именно церковь могла бы подразумёваться въ записи Іоанна, но совершенно отчаялся въ этомъ, такъ какъ всё тифлисскія армянскія церкви въ ихъ нынёшнемъ видѣ казались слишкомъ поздними, въ томъ числё и наиболѣе подходящая по своему положенію въ старѣйшей части города церковь св. Георгія на Майданѣ. Къ сожалѣнію, я не обратилъ тогда должнаго вниманія на надпись о возобновленіи церкви въ 1832 г., вырѣзанную на камнѣ, вложенномъ въ западную часть сѣверной стѣны; начало же этой надписи читается такъ:

ԱՅՍ ԵԿԵՂԵՑԻ ՀԻՄՆԵԱԼ Է ՅՈՒԹՍՈՒՆ ԹՈՒԱԿԱՆԻ ՀԱՅՈՑ ԻՍԿ Ի ՀԱՅՐԱԳԵՏՈՒԹԵԱՆ ՀԱՅՈՑ ՑԵԱՌՆ ՅՈՎՀԱՆՆՈՒ ՆՈՐՈԳԵՑԱՒ ԿԱԹՈՂԻԿԷ....

Эта церковь основана вз восьмидесятом году армянскаго льтосчисленія [631 г. по Р. Х.], а вз патріаршество армян владыки Іоанна возобновлен собор ....

Представившаяся было заманчивая возможность исправить нелѣпую и невозможную дату основанія церкви и извлечь изъ надписи истипную дату, XIII вѣка, была слишкомъ мало обоснована и слишкомъ соблазнительна и отъ нея пришлось отказаться, хотя поправка казалась очень вѣроятной, въ предположеніи, что дата построенія взята изъ древней надписи: восемь-десята въ цифровомъ начертанія выражается буквой 2, а весьма сходная по формамъ буква 2 означаеть семьсота; такимъ образомъ вмѣсто 631 года основанія церкви получался бы вполнѣ подходящій къ сообщенію Іоанна Ерзынкайца и ко времени жизни Умека (Омэка) 1251 годъ.

Спустя нісколько місяцевь, когда я почти отказался оть надежды найти церковь Умека, въ старомъ журналії Приприм мий поналась статья «Описаніе города Тифлиса», содержащая настолько интересныя євідінія объ этой церкви, называемой рігрую місто і церкви, называемой рігрую місто і форму большая крипостиная церковь, что я позволю себії привести наиболійе существенный отрывокъ 3.

«Снаружи церкви, къ востоку (букв. «съ верхней стороны») етъ правой двери имъется памятка ("իշատակ), выръзанная на камиъ. Изъ этой памятки становится извъстнымъ, что, во-первыхъ, название церкви было Соборная,

<sup>1</sup> Орбели, ћАсанъ Джадалъ, князъ Хаченскій (ИАН, 1909), стр. 420.

<sup>2</sup> приприм (изд. въ Тифлисв), 1855, сентябрь, № 4, стр. 51.

во-вторыхъ, строителемъ былъ армянскій князь Омекъ ( $\mathbf{n}$   $\mathbf{n}$   $\mathbf{p}$ ), въ-третьихъ, построеніе церкви было въ 700-омъ (2) году армянскаго лѣтосчисленія. Но эта запись, какъ видно, съзлымъ умысломъ повреждена. Новая запись—на той же стѣнѣ, къ западу (въ нижнюю сторону) отъ двери, и тамъ написано, что эта церковь построена въ 80-омъ (2) году; и, чтобы подтвердить эту послѣднюю дату и показать церковь болѣе древнею, тотъ несравненный памятникъ стерли» 1.

Лѣтомъ 1910 г. я еще разъ посѣтилъ церковь на Майдань и, слѣдуя указаніямъ этой статьи, болѣе внимательно осмотрѣлъ ее, но не нашелъ никакихъ слѣдовъ древней надписи, о которой говорилось въ этой статьѣ, если не считать гнѣзда въ стѣнѣ, оставшагося незаполненнымъ послѣ того, какъ изъ стѣны былъ извлеченъ одинъ камень кладки; нашлось, быть можеть, и объясненіе окончательному исчезновенію цѣнныхъ остатковъ надписи: на аркѣ надъ сѣверной дверью читается надпись объ устроеніи эгой двери въ мартѣ 1881 г., когда, вѣроятно, докончили начатое въ 1832 г. умышленное уничтоженіе надписи.

Въ это свое посъщение церкви на Майданъ я болъе внимательно обошелъ и дворъ и ограду, надъясь найти случайно сохранившиеся обломки надписи Умека. Ихъ я не нашелъ, зато обнаружился, я думаю, болъе цънный памятникъ <sup>2</sup>.

Въ новой кирпичной стѣнѣ, ограждающей дворъ церкви съ востока, съ внутренней стороны оказался обломокъ большого крестнаго камня изъ желтоватаго известняка (табл. I). Обломокъ, вложенный верхомъ внизъ, представляетъ собою верхній правый уголъ крестнаго камня; наибольшая ширина сохранившагося куска — 0,53 м., наибольшая высота — 0,44 м.

Отъ главнаго креста сохранилась лѣвая половина верхней части верхняго крыла и край верхней почки лѣваго крыла; рядомъ съ верхнимъ крыломъ большая рельефная розетка изъ плетенія; рельефное обрамленіе на боковой части было украшено растительнымъ плетеніемъ, а вверху — процвѣтшимъ крестикомъ того же точно типа, что главный крестъ; болѣе рельефная верхняя полоса обрамленія была оставлена гладкой, какъ и бываетъ обыкновенно на именныхъ крестныхъ камняхъ — для начертанія надписи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стр. 51. Приведенному отрывку предшествуеть сообщеніе о пребываніи въ этой церкви Агванской патріаршей и Ахпатской епископской каседрь, а за нимъ слѣдуеть изложеніе свѣдѣній записи Іоанна по Чамчянцу (III, 272).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Къ другимъ памятникамъ, которые сохранились въ церкви и ея оградѣ, какъ и къ самой церкви и ея древнѣйшимъ формамъ, я надѣюсь вернуться въ близкомъ будущемъ, такъ же какъ и къ вопросу о связи этой церкви съ потомствомъ Умека и съ родомъ князей Аргутинскихъ-Долгорукихъ.

Ширина всей стелы точно опредъляется сохранившейся частью, составляющей намного больше половины камня, — 1,00 м.; высота благодаря остаткамъ лъваго крыла можетъ быть опредълена приблизительно въ 1,40 м.

Судя по формамъ почекъ и расцвъта и по орнаментаціи крестнаго камня— онъ не долженъ быть древнъе второй половины XIII в. и едва ли новъе начала XIV в., хотя, конечно, такое опредъленіе въ извъстной мъръ произвольно, такъ какъ у насъ нътъ сравнительнаго матеріала изъ Тифлиса или его ближайшихъ окрестностей.

Наиболее интереснымъ въ этомъ обломке мне показалось наличие на верхней полосе обрамления, т. е. именно тамъ, где подобаетъ быть ктиторской или поминальной надписи, — надписи арабскими буквами. Хотя буквы эти врезаны недостаточно глубоко по сравнению съ резьбой всего креста и недостаточно «мопументальны» по сравнению съ теми нормами, къ которымъ я привыкъ въ армянской эпиграфике, мне казалось и кажется несомиеннымъ, что эта арабская надпись не случайна, а пачертана на крестномъ камие, какъ таковомъ, именно тамъ, где ей подобаетъ быть, темъ более, что никакихъ решительно следовъ какой либо другой надписи, прежде бывшей на этомъ месте, — негъ; арабская надпись вырезана на чистомъ, приготовленномъ для нея месте. Отъ надписи сохранился лишь конецъ, половина последней строки; строкъ было не мене двухъ, сохранились нижніе края буквъ предыдущей строки; сохранившаяся часть поля надписи имеетъ въ ширину 0,47 м., въ вышину — 0,12 м.

Снятый мною тогда же, въ 1910 г., не вполит удачный эстампажъ не даль возможности прочесть надпись, лтвая половина которой, какъ теперь выяснилось — наиболте интересная, видна недостаточно отчетливо.

Лѣтомъ 1916 года я опять побываль въ церкви св. Георгія, совиѣстно съ Г. Н. Чубиновымъ и Г. М. Гянджецяномъ. И на этотъ разъ намъ не удалось обнаружить ни остатковъ надписи о построеніи церкви, ни другихъ частей описаннаго крестнаго камня; разспросы священника и церковнаго сторожа тоже не привели ни къ чему. По моей просьбѣ Г. Н. Чубиновъ сфотографироваль обломокъ крестнаго камня, а Г. М. Гянджецянъ сняль съ него эстампажъ.

Остатки надписи на крестномъ ками в И. Ю. Крачковскимъ и В. В. Бартольдомъ читаются такъ:

«... да помилуетъ Богъ. Мухарремъ шестьсотъ девяносто четвертаго года». Конечно, по этому обрывку очень трудно судить о содержаніи надписи, но не лишено интереса, что дать предшествуєть поминальная формула. Надпись даєть очень немного; цінным остается лишь самый факть ея существованія и дата надписи — 1294 г., совпадающая съ віроятной датой крестнаго камня (что подтверждаєть, какъ и поминальный характеръ надписи, ея изначальность) и со временемъ строительства Умека и его сына.

Какъ ни досадно, что не сохранилось имя ктитора креста или того, въ память кого онъ былъ сооруженъ, все же, если бы даже оно дошло до насъ, оно едва ли безъ другихъ данныхъ помогло бы ръшенію вопроса о національности этого лица 1, вопроса весьма интереснаго во многихъ отношеніяхъ.

Арабская надпись на предметь христіанскаго культа, притомъ — явно армянскаго происхожденія и въ армянской (если не географически, то топографически) средь, если бы удалось доказать принадлежность креста армянину, такъ кстати расширила бы намѣчаемые предѣлы (не только географическіе) вліянія мусульманской культуры и ея носителей на христіанскую Арменію и еще болье опредѣляла бы степень тяготьнія армянскихъ высшихъ классовъ (въ противоположность низшимъ), при всей вѣрности своей церкви, къ мусульманскому обличью, тяготьнія, сказавшагося сначала, правда, въ мелочахъ (сколько можно пока судить прежде всего — въ именахъ, которыя могли, однако, проникать и не изъ мусульманской, а изъ христіанскоарабской среды), а затѣмъ — проявившагося во всѣхъ сторонахъ общественной жизни, особенно въ жизни городовъ, и такъ ярко выразившагося въ армянскомъ, въ частности — анійскомъ, гражданскомъ и полугражданскомъ зодчествъ.

Наибол'те простымъ, но конечно далеко не непреложнымъ, объясненіемъ нахожденія арабской надписи на армянскомъ крестномъ камн'те при современной ему армянской церкви было бы признаніе въ надписи первой, если не считать декоративной надписи на плать знатной д'те вочки въ Ани , письменной параллели гражданскимъ и полугражданскимъ архитектурнымъ памятникамъ Арменіи.

Этотъ обломокъ креста обязываетъ не спѣшить съ опредѣленіемъ мусульманскаго происхожденія паходимыхъ на Кавказѣ «мусульманскихъ»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Будь это даже опредъленно-арабское имя: уже неоднократно писалось и говорилось о пристрастіи армянской знати поэдняго средневъковья къ арабскимъ, заимствованнымъ изъ мусульманскаго обихода, именамъ; достаточно вспомнить, что хотя бы то лицо, у котораго гостилъ Іоаннъ Ерзынкайскій, носило имя Каримадинъ, а его родной дъдъ былъ hАсанъ Джалалъ Давла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Орбели. Каталогь Анійскаго Музея Древностей. І (AC IV), стр. 36.

по обличью памятниковъ <sup>1</sup>. Армянскія полуцерковныя сооруженія, которыя такъ похожи на чисто мусульманскіе памятники (ср., хотя бы, — притворъ церкви св. Апостоловъ въ Ани и мечеть Мануче), не достаточно убъдительны, на нихъ нътъ арабскихъ надписей.

Сейчасъ мы располагаемъ тремя более убедительными документами, если не говорить объ обрывкахъ надписи изъ перкви Шушаны Парлавуни въ Ани<sup>2</sup>: купленная мною въ Ване бронзовая лампада съ христіанскими изображеніями, грузинскими пояснительными и арабскими декоративными благопожелательными надписями изъ Ахлата<sup>3</sup>, указанный мне Я. И. Смирновымъ потиръсъ христіанскими изображеніями и арабской чисто декоративной надписью изъ Сваніи<sup>4</sup>, и наконецъ — безспорно армянскій крестный камень уже не съ декоративной, а съ ктиторской, во всякомъ случае чисто служебной, арабской надписью, побуждаютъ съ большей осторожностью присванвать мусульманскому мастерству все художественныя произведенія съ арабскими надписями, находимыя на Кавказе.

Съ другой стороны, если крестъ въ церкви Умека дъйствительно принадлежалъ армянину, въ немъ надо видъть одну изъ немногочисленныхъ въхъ, намъчающихъ пути безслъднаго, но отнюдь не катастрофическаго, исчезновенія армянской знати въ коренной армянской средъ.

1. Орбели.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Н. Марръ. XI-я археологическая кампанія въ Ани, стр. 59—59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Г. Н. Чубиновъ. Отчеть Анійскаго Музея древностей за 1916 г., стр. 12—13. Миѣ далеко не представляется несомиѣнной принадлежность надписи къ XI вѣку.

 $<sup>^{8}</sup>$  Описаніе этой лампады будеть напечатано въ одномъ изъ ближайшихъ выпусковъ «Христіанскаго Востока».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ церкви въ Жибіани, см. фотографіи Ермакова № 548—622—17625, № 548—17811, № 569—17882.



TO VINU AMMONIAO

### Халифъ Омаръ II и противоръчивыя извъстія о его личности.

Трехлётнее правленіе халифа Омара II (717—720) было совершенно исключительнымъ эпизодомъ не только въ исторіи династіи Омейядовъ, но вообще въ исторіи мусульманской государственной жизни. Омейяды, по отзыву историковъ, превратили религіозную общину въ свётское государство и правили, какъ «цари», въ отличіе отъ праведныхъ «халифовъ»; Омара II иногда называли пятымъ праведнымъ халифомъ<sup>1</sup>, т. е. ставили его наравнё съ Абу-Бекромъ, Омаромъ, Османомъ и Аліемъ. Для последующихъ временъ онъ остался идеаломъ благочестиваго мусульманскаго государя, какого не могъ создать воцарившійся после паденія Омейядовъ «домъ посланника Божьяго». Прославляя кратковременное правленіе одного изъ последнихъ аббасидскихъ халифовъ, Захира (1225—26), Ибн-ал-Асиръ говоритъ, что этотъ халифъ напомниль мусульманамъ времена Омара II<sup>2</sup>.

Европейскіе историки-оріенталисты, писавшіе объ Омар'є II, обыкновенно изображали его искреннимъ, но непрактичнымъ, даже ограниченнымъ идеалистомъ, который былъ готовъ принести въ жертву своимъ религіознымъ утопіямъ всё интересы созданной его предшественниками имперіи. Въ противоположность этому, Вельхаузенъ въ своемъ изв'єстномъ труд'є, вышедшемъ въ 1902 г. 3, видитъ въ халиф'є идеалиста-реформатора, ста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Goldziher, Muh. Studien, II, 34. Выраженіе وهو احد الخلفاء الراشدين также у Павави, Biogr. diction., p. 464; ссылка на Суфьяна тамъ-же, p. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibn el-Athir ed. Tornberg XII, 287; ср. Міръ Ислама, I (1912), 225.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das Arabische Reich und sein Sturz, S. 166 f.; особенно стр. 190: «Wie vieles auch unklar bleibt, eins ist doch ziemlich klar, dass man nämlich sich lächerlich macht, wenn man diesen Chalifen mit überlegenem Spotte behandelt, wozu schon Dozy das Signal gegeben hat». Вельхаузенъ больше всего полемизируеть съ Кремеромъ и А. Мюллеромъ и не упоминаеть о выражени Нельдеке (Or. Skizzen, S. 87 f.): «des äusserst braven, aber beschränkten Idealisten Omar II».

вившаго себѣ вполеѣ разумныя цѣли, хотя иногда превышавшія его силы. Вельхаузенъ старается доказать, что благочестивый халифъ заботился не только о спасеніи своей души, но и о благѣ своихъ подданныхъ, что его стремленіе оградить подданныхъ отъ притѣсненій и примирить съ династіей, безъ существеннаго ущерба для государства и казны, всѣ оппозиціонные элементы отнюдь не свидѣтельствуетъ ни объ ограниченности, ни о политической близорукости. Доводы Вельхаузена не имѣли большого успѣха; въ популярной, но составленной спеціалистомъ книгѣ объ исламѣ, вышедшей въ свѣть въ 1914 г., Омаръ II изображается, какъ Idealerscheinung eines unmännlichen Schwärmers¹.

Велькаузенъ, дъйствительно, приписываеть Омару II черты, едва ли совительным въ одномъ лицт. Халифъ изображенъ какъ искусный политикъ и въ то же время какъ стойкій и последовательный идеалисть, еще въ ранней молодости усвоившій тѣ религіозныя традиціи, которымъ потомъ служиль всю жизнь и которыя получили господство въ его царствованіе. Омаръ II, по словамъ Вельхаузена, родился въ Мединъ, провелъ тамъ большую часть своей молодости и вполнѣ проникся «традиціями города пророка» 3. Посят смерти его отца Абд-ал-Азиза халифъ Абд-ал-Меликъ вызваль его въ Дамаскъ и выдаль за него свою дочь; впоследствін, при халичь Валидь I (705-715) онь вернулся въ Медину въ качествъ намъстника, причемъ халифъ этимъ назначениемъ хотълъ привлечь на свою сторону религіозные круги. Черезъ несколько летъ Валидъ былъ принужденъ низложить Омара по требованію Хаджжаджа, такъ какъ подъ управленіемъ Омара Хиджазъ сделался убежищемъ для всехъ спасавшихся отъ преследованій Хаджжаджа религіозных в элементовь Ирака; вообще Омаръ въ Медин в поддерживаль связи съ представителями религіознаго благочестія, не обращая вниманія на ихъ враждебное отношеніе къ омейядскому правительству. Когда халифъ Сулейманъ передъ смертью не зналъ, кого назначить своимъ наследникомъ, придворный богословъ Раджа ибн-Хайва убедиль его совершить богоугодное дёло и завыщать халифать своему благочестивому двоюродному брату<sup>8</sup>.

Вельхаузенъ воспроизводить традицію, переданную у Табари и восходящую къ Вакиди (умеръ въ 823 г.); умалчивается о томъ, что рядомъ съ этой традиціей существуеть другая, по которой Омаръ II послі вступле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tr. Mann, Der Islam einst und jetzt, S. 86. Ср. также слова А. Е. Крымскаго Исторія арабовъ, изд. 1912 г., ч. II, стр. 128) о «святошѣ Омарѣ II».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Arab. Reich, S. 166: «Er nährte sich an der Tradition der Stadt des Propheten».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., S. 165.

нія на престоль сділался совсімь другимь человікомь, чімь быль раньше. Между тыть эта вторая традиція, восходящая, новидимому 1, къ современнику Вакиди, Мадаини, находится въ большемъ согласіи съ фактами, изъ которыхъ некоторые были настолько известны, что о нихъ не могъ умолчать даже Вакиди. Самый яркій изъ этихъ фактовъ—казнь Хубейба, сына Абдаллаха ибн-Зубейра. По разсказу Я'куби<sup>3</sup>, Омаръ получилъ отъ халифа Валида приказаніе расширить «мечеть посланника Божьяго» и для этого разрушить находившіяся рядомъ съ мечетью хижины женъ пророка. Когда приступили къ работь, Хубейбъ сталъ заклинать Омара не трогать построекь, упоминаемыхъ въ Коранѣ 4; Омаръ велѣлъ дать ему сто ударовъ кнутомъ и потомъ вылить на него ушать холодной воды, что повлекло за собой смерть (дёло происходило зимой). Историкъ прибавляетъ: «Когда Омаръ сдълался халифомъ и достигъ той степени подвижничества, которой достигъ, онъ говорилъ: «Кто поможетъ мнѣ противъ Хубейба?» (подразумъвается, конечно, въ день суда Божьяго). У Вакиди также говорилось о передълкахъ, произведенныхъ Омаромъ по приказанію Валида въ мединской мечети (Я'куби и Табари даже цитують тексть Вакиди почти въ одинаковыхъ словахъ) и о казни Хубейба, Вакиди только не связываль одного событія съ другимъ и относилъ ихъ къ разнымъ годамъ; по его разсказу, передълки были начаты въ 707 <sup>в</sup> и закончены въ 709 г. <sup>6</sup>, казнь Хубейба произошла въ 93 г. х., т. с. въ 711 или 712 г.; при этомъ говорится только, что Хубейбъ быль подвергнуть такому наказанію по приказанію Валида; чёмь вызваль Хубейбъ гиввъ халифа, не сказано 7. О подробностяхъ наказанія у Вакиди говорилось почти въ тъхъ же словахъ, какъ въ источникъ Я'куби, причемъ Вакиди передаеть эти подробности со словь человъка, ссылавшагося на разсказъ очевилна 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. характерныя ссыяки на Маданни (علی بن محمد) у Пон-Са'да (VIII, 246,7; 249,20; 254,12) и у Мас'уди (Prairies d'or V, 424).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Годъ смерти Маданни, какъ извъетно, указывается различно; у Якута въ біографіи Маданни (The Irshad al-Arib, ed. Margoliouth, V, 309) 225 г. (840), у Табари (III, 1330,8)—228 г. (843).

<sup>3</sup> Hist. ed. Houtsma II, 339 ca.

<sup>4</sup> Kop. 49,4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> По Табари въ раби I (II, 1192,18) или въ сафарѣ (II, 1194,4) 88 г.

<sup>6 90</sup> г. у Я'куби, II, 340.

<sup>7</sup> Ср. разсказъ Fragm. hist. arab. I, 4, гдѣ говорится, что صاحب البريد извѣстиль халифа о протестѣ Хубейба противъ разрушенія хижинъ, вслѣдствіе чего Валидъ послалъ Омару приказаніе дать Хубейбу 100 ударовъ кнутомъ и вылить на него ушатъ холодной воды. По этому разсказу Омаръ впослѣдствіи только жалѣлъ, что не ограничился тѣлеснымъ наказаніемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Табари II, 1255,з.

Омаръ II быль «мединцемъ» только для такого представителя мусульманскаго благочестія, какъ Бухари<sup>1</sup>, но изъ біографическихъ свідівній о халиф в не видно даже, чтобы въ Медин жила его мать. Умит-Асимъ вли Лейла, внучка халифа Омара I; по біографическому словарю Навави з она поселилась въ Дамаскъ, гдъ съ ней, очевидно, сошелся отецъ Омаръ II Абдал-Азизъ, сынъ халифа Мервана I и братъ халифа Абд-ал-Мелика. Говорится, что Абд-ал-Азизъ очень высоко ставилъ этотъ союзъ съ родомъ халифа Омара и вельть своему домоправителю (قتر приготовить для свадьбы сумму въ 400 динаровъ 3. У того же Навави 4 сказано, что Омаръ II родился въ Египтъ, по одному извъстію въ 61 г. хиджры (т. е. 680-1), по другому (именно по Ибн- $Ca^c$ ду) въ 63-мъ (682 — 3). Въ томъ и другомъ случав это событіе последовало за несколько леть до назначенія его отца правителемъ Египта; но въ египетской исторіографія в есть изв'ястіе, что Абд-ал-Азизъ прібэжаль въ Египеть и раньше, во время нам'єстничества Масламы ибн-Мухаллада (667—682). Изъ разсказа Табари 6 можно заключить, что въ 61 г. Абд-ал-Азизъ находидся съ отпомъ въ Медин в и вмъсть сь Абд-ал-Меликомъ принималь участіе въ посольстві въ Мекку къ Абдаллаху ибн-Зубейру; но въ разсказъ о событіяхъ 63 г., когда Мерванъ ви ЕстЕ съ Абд-ал-Меликомъ и другими Омейлдами были осаждены въ «дом'Е Мервана» въ Мединъ и потомъ вынуждены покинуть городъ 7, Абд-ал-Азизъ не упоминается; возможно, что онь въ это время Ездиль въ Египеть. Въ сл'Едующіе годы Абд-ал-Азизъ снова находился при отців и принималь дівятельное участіе въ техъ битвахъ, которыя спасли отъ гибели династію Омейядовъ. Въ битвъ при Мердикъ-Рахитъ въ 684 г., обезпечившей за Омейядами господство надъ Сиріей, Абд-ал-Азизъ былъ сброшенъ съ коня<sup>8</sup>; при завоеваніи Египта онъ находился во глав'є отряда, вторгнувшагося въ эту область черезъ Айлу<sup>о</sup>, т. е. по дорогѣ къ сѣверу отъ Сипайскаго полуострова. Покидая Египеть въ февралъ 685 г. <sup>10</sup>, Мерванъ назначилъ правителемъ страны Абд-ал-Азиза, который управляль Египтомъ до своей смерти,

<sup>1</sup> Ср. ссылку на него у Навави, Biogr. dict., р. 466.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Biogr. dict. p. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 243 сл. Навави, Biogr. dict., р. 466.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Biogr. dict., p. 465 сл. 63 г. также у Ибн-Са'да VIII, 243,7; 62 г. у Табари II, 1182,18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Кинди, ed. Guest, 54,12.

<sup>6</sup> Табари II, 397,18.

<sup>7</sup> Табари II, 405 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Табари II, 479 ult.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Кинди 42,8 и 43,12.

<sup>10</sup> Реджебъ 65 г. у Кинди 48,8.

последовавшей по Кинди въ 7051, по Табари и другимъ источникамъ въ 704 г. За все это время онъ только два раза, въ 80-хъ и 90-хъ годахъ VII в., ъздилъ въ Сирію къ своему брату хадифу Абд-ад-Медику, гдъ принималь участіе въ усмиреніи возстанія одного изъ Омейядовъ, котораго Абд-ал-Меликъ оставилъ своимъ представителемъ въ Дамаскъ 4. Въ Египть Абд-ал-Азизъ правилъ вполнъ самостоятельно и полновластно распоряжался доходами этой области; ему была подчинена также съверная Африка 5. На находившіяся въ его распоряженіи средства онъ, между прочимъ, постронлъ «позолоченный домъ» (الدار النامية) въ Канрв, къ западу отъ мечети Амра, которая также была при немъ расширена и перестроена, и произвелъ рядъ построекъ (дома и мечети) и насажденій (виноградники и пальмовыя рощи) въ соседнемъ Хульване, куда онъ въ 689 г. перенесъ свое местопребывание и гд'в его впосл'єдствін застигла смерть 6. Его личный образъ жизни, однако, не отличался пышностью; оставшаяся послѣ него одежда частью была въ заплатахъ 7; въ его казић было найдено всего 7000 динаровъ 8. Абд-ал-Азизъ огличался болье мягкимъ характеромъ, чьмъ его братъ Абд-ал-Меликъ, котораго онъ старался удержать отъ слишкомъ суровой расправы съ врагами, и не быль также чуждъ религіознаго благочестія. Передъ смертью онъ, очевидно, боясь суда Божьяго, говорилъ, что хотелъ бы быть полнымъ ничтожествомъ, горстью праха, или вести жизнь пастуха верблюдовъ на окраинъ Хиджаза 10.

Будущему халифу Омару II было уже болье 20 льть, когда умерь Абд-ал-Азизь. Въроятно, онъ провель по крайней мъръ часть своей молодости при дворъ своего отца въ Египтъ; среди наслъдства, полученнаго имъ отъ отца, были пъкоторые предметы, происходивше, по преданю, изъ со-кровищинцы Фараона 11. Въ разсказахъ о происходившихъ тогда въ Египтъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кинди 55,1 (джумада I 86 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1165,17 (джумада I 85 г.).

<sup>3 85</sup> г. у Я'куби, 335.

<sup>4</sup> Табари II, 788 сл., объ Абд-ал-Азизь 789,10. Кинди 49,3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср. статью объ Абд-ал-Азиз'в (К. V. Zettersteen) въ Enz. des Islam, I, 38; также II, 6 (s. v. Egypten, C. Becker).

<sup>6</sup> О постройкахъ Кинди 49 сл.

<sup>7</sup> Кинди 55,14.

<sup>8</sup> Ibid. 55,10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Разсказъ у Табари II, 789 сл. Ср. приведенныя у Я'кубп (II, 334 внизу) слова объ Абд-ал-Азизъ какъ «самомъ великодупиюмъ по характеру изъ царев», которихъ онъ зналъ.

<sup>10</sup> Кинди 55,5.

<sup>11</sup> Табари I, 485,12.

событіяхъ упоминается только одинъ сынъ Абд-ал-Азиза, Асбагъ 1, любимецъ отца, который хотълъ назначить его своимъ наслъдникомъ 2, но лишился его незадолго до своей собственной смерти. Ибн-Кутейба говорить объ Асбагъ, что онъ былъ ученымъ человъкомъ и могъ предсказывать будущее; онъ будто бы предсказалъ будущую судьбу своего брата Омара, когда тогъ получилъ отъ лошади ударъ копытомъ, знакъ котораго сохранилъ на всю жизнъ 3. Историки приписывають Омару I предсказаніе, что одинъ изъ его потомковъ, на лицъ котораго будеть знакъ, наполнитъ землю справедливостью; говорится также о преданіи, будто этотъ «носящій знакъ» долженъ былъ быть изъ Омейядовъ 4; ученые увъряли, что такое предсказаніе находится въ книгъ Даніила 5. По словамъ Табари, этотъ случай произошель съ Омаромъ въ Дамаскъ 6; больше о его молодости у Табари ничего не говорится 7. Всего у Абд-ал-Азиза было десять дътей, семь сыновей и три дочери 8, изъ которыхъ одна была выдана за сына Абд-ал-Мелика, будущаго халифа Валида.

Послѣ смерти Абд-ал-Азиза Абд-ал-Меликъ назначиль намѣстникомъ Египта своего сына Абдаллаха, которому было поручено по возможности уничтожить всѣ слѣды управленія Абд-ал-Азиза 9. Дѣти Абд-ал-Азиза, очевидно, не могли оставаться въ Египтѣ; повидимому, они переселились въ Дамаскъ. Абд-ал-Меликъ выдалъ за Омара свою дочь Фатиму, которой было суждено пережить своего мужа и принять его послѣдній вздохъ, хотя она далеко не была его единственной женой 10. Омаръ пріобрѣлъ расположеніе своего тестя; есть извѣстіе, что онъ сидѣлъ выше всѣхъ сыновей халифа, кромѣ наслѣдника, Валида 11. Еще болѣе высокое положеніе занялъ Омаръ въ царствованіе Валида (705—715). Въ 706 г. Омаръ былъ назначенъ намѣстникомъ Медины и поселился въ домѣ своего дѣда Мервана; багажъ молодого намѣстника прибылъ на 30 верблюдахъ, что отмѣчаетъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О немъ у Кинди, 51 и 54; Северъ, ed. Seybold, 198 ult.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари (II, 1167,10) говорить то же самое о другомъ сынь, Абу-Бекрв.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ибн-Кутейба, كتاب المعارف, ed. Wüstenfeld, 184.

<sup>4</sup> Выраженіе اشَّج بنى مُروان въ الله VIII, 151.

<sup>5</sup> У Ибн-Кутейбы (1. с.) слова هو في كتاب دانيال الدردوق الأشيّ слова معو في كتاب دانيال الدردوق الأشيّ

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Табари II, 1362,18. По Fragm. hist. arab. I, 39 въ Египтв.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Разсказъ о томъ, какъ Омаръ съ разръщенія отда біздилъ учиться въ Медину, есть нъ Fragm. hist. arab. I, 40.

<sup>\*</sup> Перечисленіе ихт. у Ибн-Кутейбы, І. с.

<sup>9</sup> Кинди 58,7,

<sup>10</sup> Ср. перечисленіе женъ и дівтей Омара у Ибн-Са'да, VIII, 242 сл.

<sup>.</sup> ۷۱۱۱, ۱5۱ کتاب الانانی ۱۱ کتاب

Вакиди 1. Изъ этого видно, что Омаръ своимь роскошнымъ образомъ жизни выдълялся даже среди представителей династіи Омейядовъ. О томъ же свидътельствуетъ рядъ разсказовъ историковъ. Говорили, что никто не тратилъ такъ много денегъ на духи, одежду и лошадей, какъ Омаръ<sup>2</sup>. Изъ-за его духовъ люди платили дены и въ прачешной, чтобы ихъ одежду стирали вмѣсть съ одеждой Омара, такъ чтобы она пропиталась тымь же запахомъ 3. Поставлявшій ему одежду торговець Хаджжаджъ разсказываль, что до вступленія Омара на престоль его одежда обходилась ему въ 400 дирхемовъ, и то онъ находилъ ее слишкомъ грубой; после вступленія на престоль онъ покупалъ одежду за 14 дирхемовъ, и то находилъ ее слишкомъ тонкой 4. Мас'уди разсказываеть то же самое о плащь (حلة) въ 1000 динаровъ и рубахь (فيمر) въ 10 дирхемовъ 5. Омаръ въ Мединъ щедро награждаль поэтовъ за привътственные стихи; одинъ изъ нихъ получилъ отъ намъстника за свое стихотвореніе 15 верблюдицъ в.

Предшественникъ Омара Хишамъ ибн-Исмаплъ Махзуми былъ тестемъ халифа Абд-ал-Мелика и дедомъ его сына, будущаго халифа Хишама 7. Несмотря на это высокое положение, Омаръ по приказанию халифа поставилъ своего предшественника у дома Мервана къ позорному столбу. Хишамъ во время своего нам'єстничества всячески прит'єснялъ представителей религін, во главь которыхъ находился Сачидъ ибн-Мусейябъ, и Алидовъ, изъ которыхъ главнымъ былъ Алій, сынъ Хусейна; теперь Сачидъ и Алій будто бы запретили своимъ приверженцамъ оскорблять павшаго врага словомъ или хотя бы взглядомъ 8.

По разсказу Вакиди<sup>9</sup>, Омаръ тотчасъ послѣ вступленія въ должность созваль къ себь мединскихъ факиховъ и объявиль имъ, что во всемъ будеть поступать по ихъ указаніямъ. Среди нихъ упоминаются два внука халифа Омара I, благочестивый внукъ халифа Абу-Бекра Касимъ и брать Абдаллаха иби-Зубейра, историкъ Урва. Не упоминается въ этомъ спискъ Са'идъ

<sup>1</sup> Табари II, 1182,18. Ср. Я'куби, Hist., II, 339.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Полнъе всего у Ибн-Са'ла, VIII, 244,26: وهو احسن الناس لباسا ومن اطيب الناس ريحا ومن اخيل الناس في مشيه. 25. VIII, 155 كتاب الافاني 3 VIII, 155. 4 Ибн-Са'дъ VIII, 246,7 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prairies d'or V, 424. Въ Fragm. hist. arab. I, 40 говорится объ одеждѣ въ 100 динаровъ и меньше чемъ въ 1 динаръ.

<sup>6</sup> كتاب الاغاني VIII, 155.

<sup>7</sup> Табари II, 1174,6 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Табари II, 1183,12 сл. Л'куби, Hist., II, 339.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Табари II, 1182 ult. сл. О Касим'в часто у Иби-Са'да. Въ указател'в къ изданио Табари факихъ Касимъ оппибочно отличается отъ внука Абу-Бекра.

ибн-Мусейябь; судя по разсказу о прібздѣ въ Медину въ 710 г. халифа Вамида 1, Са идъ и во время намѣстничества Омара оставался въ такомъ же отчужденіи отъ властей, какъ прежде. Чтобы связать Са ида съ Омаромъ, преданіе только могло приписать Са иду предсказаніе будущаго; Са идъ будто бы послаль одного изъ своихъ учениковъ въ домъ Мервана посмотрѣть на «махдія»; ученикъ вернулся и объявиль, что въ домѣ Мервана никакого махдія не оказалось; только тогда Са идъ объясниль ему, что махдіемъ будетъ сидящій теперь въ домѣ Мервана Омаръ ибн-Абд-ал Азизъ 2. Разсказъ о суровой расправѣ съ сыномъ Абдаллаха ибн-Зубейра показываетъ, что и вліяніе остальныхъ факиховъ на Омара преданіемъ значительно преувеличено.

Омаръ быль въ Медин върнымъ исполнителемъ предначертаній халифа Валида. Исполняя повельніе халифа, Омаръ произвель въ Мединь наборъ и назначилъ 2000 (изъ нихъ отправились 1500) мединцевъ на съверъ для участія вь наб'єгь на византійскія владенія в. Впоследствін, будучи халифомъ, Омаръ не одобрялъ пышности построенной Валидомъ знаменитой «мечети Омейядовъ» въ Дамаскъ; будучи намъстникомъ Медины, онъ, по желанію Валида, разрушиль простую мечеть пророка и выстроиль вмісто нея пышное зданіе. Есть изв'єстіе, что византійскій императоръ присладъ для этой постройки, по желанію халифа, сотню рабочихъ, 100.000 золотниковъ золота и сорокъ верблюдовъ, нагруженныхъ мозаикой, выломанной изъ развалинъ старыхъ городовъ 4. На полу мечети мозаикой было выложено имя Валида; впоследствін халифъ Махдій уничтожиль эту надпись п замѣпиль имя Валида своимъ<sup>5</sup>, какъ въ IX в. Мамунъ замѣпилъ своимъ именемъ имя Абд-ал-Мелика въ јерусалимской мечети 6. Передълки, пропзведенныя въ мединской мечети при Махдіи, снова потребовали большого количества золота, мрамора и мозанки; по проній судьбы, въ этихъ работахъ прицималь участіе потомокъ Омара II7, какь самь благочестивый халифъ, врагъ всякой пышности въ религіозномъ культь, въ дии своей молодости обратиль вы нышное зданіе простую мечеть пророка.

Во время своего нам'ястничества Омаръ не покидалъ Хиджаза и н'ясколько

<sup>1</sup> Табари II, 1232 ult. и сл. И'куби, Hist., II, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 245,4 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 2000 по Я'куби, II, 339; 1500 у Табари II, 1192,10.

<sup>4</sup> Я'куби, Hist., II, 340. Табари II, 1194.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Табари III, 535. Ссылка на это мёсто должна быть прибавлена въ указателѣ къ изданію Табари, стр. 628, при имени الوليد بن عبد الهلك.

<sup>6</sup> Miph Henana, 1, 204.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Beladsori 7.

лътъ къ ряду, съ 706 г., стоялъ во главъ паломичества. Въ 710 г. паломичество было совершено подъруководствомъ самого халифа, который прибыль въ Мекку и Медину, чтобы лично осмотръть производившіяся по его приказанію работы, и быль торжественно встречень Омаромъ 1. Въ 711 г. наломничествомъ снова руководилъ Омаръ. Время его отозванія изъ Медины опреділяется различно; указываются 93 и 94 г. хиджры, т. е. 712 и 713 гг.<sup>2</sup>. Тотчасъ после своего отозванія онъ приняль участіе въ набеге на византійскія владінія, повидимому, единственный разъ въ своей жизни. О причинь его отозванія разсказывають, что Хаджжаджь пожаловался халифу Валиду, что въ Хиджазъ, именно въ Меккъ и Мединъ, находятъ убъжище всь бытлецы изъ Ирака. Халифъ попросилъ его назвать двухъ угодныхъ ему людей; Хаджжаджъ указалъ на Халида ибн-Абдаллаха ал-Касри и Османа иби-Хайяна; Валидъ назначиль Халида намістникомъ Мекки, Османа — нам'єстникомъ Медины и отозваль Омара. По другому изв'єстію того же Табари, однако, Халидъ уже былъ намъстникомъ Мекки въ 708 г. 3. Достовернымъ можеть считаться факть, что въ Хиджазе въ то время были бъглецы изъ Ирака; по разсказу Я'куби, приказаніе выселить ихъ было дапо халифомъ Халиду, который уже оть себя послаль въ Медину Османа ибн-Хайяна 4. Омаръ, во всякомъ случав, покинулъ Медину до прибытия поваго пам'естника, оставивъ тамъ своимъ зам'естителемъ назначеннаго имъ-же казія Абу-Бекра иби-Хазма . Казій Абу-Бекрь считался однимь пзъ благочестивыхъ факиховъ и происходиль изъ ансаровь; факть его назначенія пвалется едва ли не единственнымъ доказательствомъ, что Омаръ еще во время своего нам'встпичества сблизился съ мединскими религозными кругами; Абу-Бекръ, однако, не связалъ своей судьбы съ судьбой Омара и остался казіемъ при его преемпикЪ.

Враждебное отношеніе Омара и его семьи къ Хаджжаджу могло быть вызвано не только религіозными причинами. По своимъ взглядамъ и образу жизни Омаръ долженъ былъ больше примыкать къ культурнымъ кельбитамъ, чЕмъ къ грубымъ кайситамъ, представителемъ которыхъ былъ Хаджжаджъ; взгляды Омара вполнъ раздъляла его сестра Умм-ал-бининъ, жена халифа Валида. Ибн-Кутейба разсказываетъ, что Хаджжаджъ однажды пришелъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Разсказъ по Вакиди у Табари, II, 1232,10 сл. Я куби II, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1255. Омаръ прибылъ въ Медину въ раби' I 87 г. (Табари II, 1182,17; Иби-Са'дъ VIII, 244,4), по Иби-Кутейбь (ختاب المعارف, 182) онъ пробылъ въ Мединъ 7 лътъ и 5 мѣсяцевъ, что указывало бы на ша'банъ 94 г.

<sup>3</sup> Табари II, 1199.

<sup>1</sup> Л'куби II, 347.

Эта подробность у Табари II, 1255,14 сл.

къ Валиду въ панцырѣ и черной чалмѣ, съ арабскимъ лукомъ и колчаномъ; Умм-ал-бининъ послала спросить халифа: «Что это за бедуинъ пришелъ къ тебѣ въ грубой одеждѣ, при оружіи, и ты самъ принимаешь его безъ верхней одежды?». Узнавъ, что это —Хаджжаджъ, Умм-ал-бининъ велѣла передать мужу: «Я охотнѣе узнала бы, что ты бесѣдуешь наединѣ съ апгеломъ смерти, чѣмъ что ты бесѣдуешь наединѣ съ Хаджжаджемъ». Дальше говорится, какъ Хаджжаджъ предупредилъ халифа противъ опасностей женскаго вліянія и какъ Умм-ал-бининъ за это вызвала его къ себѣ и въ рѣзкихъ словахъ отчитала его 1.

Въ последніе годы царствованія Валида, повидимому, между семьей Абд-ал-Азиза и Хаджжаджемъ произошло примиреніе. По распоряженію халифа Абд-ал-Мелика, халифать после Валида должень быль перейти къ его брату Сулейману; Валидъ хотёлъ заставить Сулеймана отказаться оть своихъ правъ въ пользу Абд-ал-Азиза, сына Валида и Умм-ал-бининъ. Сторонникомъ этой кандидатуры былъ и Хаджжаджъ, для котораго вступленіе на престоль Сулеймана было еще менве желательно, чвить переходъ власти къ сыну Умм-ал-бининъ и племяннику Омара. Сулейманъ упорно отказывался исполнить желаніе халифа, и Валидъ умерь прежде, чёмъ успіль осуществить свой планъ; но о кандидатур в Абд-ал-Азиза говорили открыто, и поэтамь было приказано подготовить къ этой перемънъ общественное мпъніе. Табари приводить стихи поэта Джерира, гдъ между прочимъ говорится: «Если спросять, кто изъ людей — лучшій изъ халифовъ, всё пальцы укажуть на Абд-ал-Азиза. Они считають его самымь достойнымъ халифата изъ всёхъ людей и въ этомъ не ошибаются; торопитесь принести ему присягу» 3. Распоряжение Абд-ал-Мелика осталось, однако, неотмѣненнымъ и вступило въ силу тотчасъ послъ смерти Валида, послъдовавшей въ концъ января в или въ концъ февраля 715 г. Омаръ быль тогда въ Дамаскъ и, повидимому, считался первымъ лицомъ послъ халифа; имъ была произнесена молитва надъ теломъ умершаго халифа, и онъ же привелъ население Дамаска къ присягѣ законному наслѣднику, находившемуся тогда въ Палестинв 4. Омару удалось сохранить такое же вліятельное положеніе при Сулейманъ и въ то же время остаться другомъ своего племяпника Абд-ал-Азиза. Посл'є смерти Сулеймана войско, не зная о его зав'єщаніи, принесло присягу Абд-ал-Азизу; самъ Омаръ выражалъ готовность отказаться въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ujan al Ahbar ed. Brockel mann, р. 206,3 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1283,7 сл.

<sup>3</sup> Середина джумада I у Я'куби, II, 349 и 351; джумада II у Табари, II, 1269,14 и др.

<sup>4</sup> Я'куби, Hist., II, 349 и 351.

пользу Абд-ал-Азиза отъ своихъ правъ; но Абд-ал-Азизъ объявилъ, что вполнъ одобряетъ провозглашение халифомъ Омара 1.

Хаджжаджъ умеръ еще въ 714 г., не доживъ, къ своему счастію, до вступленія на престоль его врага Сулеймана<sup>2</sup>.

Сулейманъ, подобно Валиду, любилъ воздвигать постройки; съ его именемъ связано основание Рамлы, сдёлавшейся потомъ главнымъ городомъ Палестины; но больше всего онъ любилъ женщинъ и пиршества, и ему подражали его приближенные в. Очень вёроятно, что такую же жизнь велъ въ эти годы Омаръ. Ибн-Са°дъ приводитъ разсказъ человёка, видёвшаго Омара при дворё Сулеймана; Омаръ не выдёлялся отъ окружающихъ по своей одеждё и производилъ впечатлёніе сильнаго, крёпкаго и, конечно, жизнерадостнаго мужчины. Вельха узенъ полагалъ, что образъ жизни Омара представлялъ полную противоположность образу жизни Сулеймана: Sulaiman war ein üppiger Wüstling, Umar fast ein Ascet Въ дёйствительности Омаръ, не дожившій до 40 лётъ, имёлъ по Ибн-Кутейбё 14 в, по Ибн-Са°ду — 16 дётей , изъ нихъ 9 оть рабыни-наложницы, что, во всякомъ случай, не свидётельствуеть объ аскетическомъ образё жизни.

По разсказу Я'куби в, Сулейманъ въ 97, т. е. въ 716 г. совершилъ паломничество въ Мекку; съ нимъ былъ и Омаръ. Еще раньше Сулейманъ смѣнилъ назначенныхъ Хаджжаджемъ намѣстниковъ Мекки и Медины; намѣстникомъ Медины теперь сдѣлалось то же лицо, которое при Омарѣ было назначено кавіемъ. Новый намѣстникъ долженъ былъ построить для Сулеймана дворецъ въ Джуръѣ, въ 3 миляхъ къ сѣверу отъ Медины въ Мекку паломниковъ застигла гроза съ такими ударами молніи, что Сулейманъ испугался; Омаръ сказалъ ему: «Такова милость (Господня), каково же будетъ паказаніе»! Изъ этого можно было бы заключить, что Омаръ уже тогда предавался благочестивымъ мыслямъ. Приводятся нѣкоторыя подробности о паломничествѣ и о бесѣдахъ между халифомъ и факихами. На обратномъ пути Сулейманъ былъ въ Герусалимѣ; здѣсъ ему надоѣли своими колокольчиками

<sup>1</sup> Ibid. 361. Табари II, 1345.

<sup>2</sup> Объ этой враждв характерный разсказъ у Джахиза, البيان والتبيين, 1, 149 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Табари II, 1273 наверху.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 297,14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Das Arabische Reich 167.

<sup>.184</sup> كتاب المعارف

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 242 сл.

<sup>\*</sup> Ja'quhi Hist. II, 358.

<sup>9</sup> О мъстоположени Якуть II, 62,19.

прокаженные, и онъ велёлъ-было ихъ сжечь, причемъ сказалъ: «Если бы въ нихъ было что нибудь хорошее, Богъ не наслалъ бы на нихъ такого испытанія». Омаръ уговорилъ халифа отмёнить это жестокое повелёніе, и прокаженные были только посланы въ уединенную деревню, гдё бы они не общались съ другими людьми.

О паломничествъ Сулеймана въ 97 г. и объ участіи въ этомъ паломничествъ Омара говоритъ и Табари 1. Въ паломничествъ принимали участіе также поэты. На обратномъ пути, въ Мединъ, къ халифу привели 400 плънныхъ грековъ; халифъ и его спутники начали избивать ихъ, причемъ честъ нанести первый ударъ досталось молодому потомку Алія Абдаллаху ибн-Хасану, сидъвшему ближе всего къ халифу. Въ избіеніи должны были принять участіе всъ присутствовавшіе; неловкость поэта Фераздака вызвала смъхъ халифа 2. Не сказано, какое впечатлъніе произвела эта сцена на Омара и принималъ ли онъ также участіе въ избіеніи. Такія сцены не мѣшали Сулейману считаться благочестивымъ человъкомъ и произносить назидательныя проповъды; Мадаини приводитъ его проповъдь о Коранъ, гдъ онъ увъщевалъ своихъ слушателей во всъхъ своихъ поступкахъ руководствоваться книгой Божіей, которая отмѣнила прежнія книги и сама не будеть отмѣнена никакой другой 8.

О путешествіи Сулеймана и Омара по Палестинь источники, кромь Я'куби, сообщають мало подробностей. Извыстно, что его строительная дыятельность въ Рамят продолжалась и послы его вступленія на престоль і но долго ли онъ тамъ жиль, не говорится. На пути въ Іерусалимъ онъ пробыло связано дурное предзнаменованіе і. Путь изъ Іерусалима онъ соверниять по обычному въ арабскій періодъ маршруту, черезъмыстность къ востоку отъ Іордана, гды останавливался въ одномъ христіанскомъ монастыры; здысь онъ будто бы велы оскопить одного человыка, ухажившаго за одной изъ его рабынь, вслыдствіе чего монастырь быль прозванъ «монастыремъ евнуховъ» с. Осенью 716 г. онъ прибыль въ лагерь Дабикъ въ съверной Сиріи, педалеко оть Халеба. Отсюда было снаряжено войско, подъ началь-

<sup>1</sup> Табари II, 1313,10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 1338 c.1.

<sup>3</sup> Fragm. hist. arab. I, 35 (по Маданни).

<sup>4</sup> Ср. напр., слова Балазури 143; переводъ Н. А. Медникова, Палестина, И, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Балазури 129; Мѣдниковъ, Палестипа, I, 703 и II, 67.

<sup>6</sup> Икутъ II, 657 сл.; Мъдниковъ, Палестина, II, 1026.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Табари II, 1315,18 о прибытін въ Дабикъ въ 98 г. (нослі: 25 авг. 716) и Fragm. hist. атар. I, 25 о выступленін Масламы до начала зимы.

ствомъ брата халифа, Масламы, выдѣлявшагося среди сыновей Абд-ал-Мелика своими военными доблестями, для завоеванія Константинополя. Столица Византіи еще ни разу не подвергалась такой опасности; она была осаждена съ суши и съ моря; арабы переправились черезъ Дарданеллы на Балканскій полуостровъ и одержали побѣду во Оракіи. Сулейманъ оставался въ Дабикѣ; для подкрѣпленія Масламы имъ былъ посланъ флотъ (греческій флотъ передъ этимъ совершилъ удачное нападеніе на сирійскую гавань Ладикію) и сухопутный отрядъ; во главѣ послѣдняго былъ Амръ ибн-Кайсъ, выступившій, повидимому, уже при новомъ халифѣ 2. Войско Масламы цѣлый годъ осаждало Константинополь, но безуспѣшно; столица была спасена военнымъ и особенно дипломатическимъ искусствомъ императора Льва III; кромѣ того арабы не нашли для себя достаточно продовольствія во Оракіи, вообіце считавшейся плодородной областью, но въ то время опустошенной предшествующими военными событіями в.

Сулейманъ послѣ вступленія на престоль назначиль своимъ наслѣдникомъ своего сына Эйюба, и это назначеніе, какъ въ свое время назначеніе Абд-ал-Азиза, также было воспѣто поэтомъ Джериромъ і; но молодой человѣкъ умеръ раньше отца. Осенью 717 г. Сулейманъ въ Дабикѣ былъ разбитъ параличемъ і; передъ смертью онъ, по совѣту своего руководителя, Раджа ибн-Хайвы, назначилъ своимъ преемникомъ Омара. Вельхаузенъ полагаетъ, что это назначеніе было неожиданнымъ для всѣхъ, въ особенности для самого Омара в. Такое впечатлѣніе, дѣйствительно, можно получить отъ разсказа Вакиди. По Мадаини кандидатура Омара, какъ перваго послѣ халифа лица, казалась настолько естественной, что Омаръ обратился къ Раджа съ настойчивой просьбой не предлагать этой кандидатуры и не поддерживать ея, если ее предложить самъ халифъ. Раджа понялъ эти слова такъ, какъ ихъ, вѣроятно, надо было понимать, и сказалъ Омару: «Я вижу, что тебѣ очень хочется сдѣлаться халифомъ». Омару, какъ прибавляеть историкъ, «стало стыдно» 7.

<sup>1</sup> Ja'qubi Hist. II, 359.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Такъ по Ja'qubi Hist. II, 363. Едва ли можно предполагать, что Амрь передъ этимъ вернулся изъ Византіи въ Сирію.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Эта подробность въ Fragm. hist. arab. I, 27. Въ этомъ сочинени, какъ извъстно, сохранияся самый подробный въ арабской литературъ разсказъ объ осадъ Константинополя при Сулейманъ.

<sup>4</sup> Стихъ въ Fragm. hist. arab. I, 34.

<sup>•</sup> كانت ملته ذات الحنب BBusy وكانت ملته ذات الحنب

Das Arab. Reich 166.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ибн-Са'яъ VIII, 249,20 сл.

Посль своего провозглашенія халифомъ Омаръ отказался оть пользованія халифскими лошадьми и стять на своего мула, отвергь предложеніе отправиться въ жилище халифа и вервулся въ свой шатеръ 1. Этимъ онъ сразу даль понять, что будеть жить и управлять иначе, чёмъ всё его предшественники. Лозунгъ: «Книга Божія и сунна пророка Его», который сдълался потомъ лозунгомъ возстаній, при Омар'є былъ девизомъ самого правительства. Такая политика была лучшимъ средствомъ примирить съ династіей оппозиціонные элементы, тъмъ болье, что населеніе халифата наканунь 100 г. хиджры переживало такой же религіозный психозъ, какъ населеніе католической Европы наканунь 1000 г. по Р. Хр. Мижие, что арабской державѣ суждено просуществовать только 100 лѣтъ, было настолько распространено, что оно дошло до самаркандскаго князя, какъ видно изъ его письма китайскому императору; въ письм' упоминалось объ этомъ предсказаніи и говорилось, что поэтому именно теперь лучшее время для нападенія на халифать 3. Усиленію религіознаго и въ особенности покаяннаго настроепія могла содъйствовать плачевная неудача предпринятаго съ большими силами похода на Константинополь.

Такому моменту въ жизни халифата вполне соответствовало появление халифа, какъ своимъ именемъ и происхожденіемъ, такъ и своимъ вибщиимъ образомъ жизни напомнившаго мусульманамъ патріархальныя времена Омара I. Людямъ, видъвшимъ Омара въ Мединъ или при дворъ Сулеймана, трудно было узнать его въ бледномъ и похудевшемъ человекев, походившемъ по вн'єщцости на монаха 4, распоряжавшемся доходами міровой имперіи и отказывавшемся отъ всякихъ земныхъ наслажденій ради спасенія своей души. Самь Омаръ будто бы говориль такимъ людяиъ, что остается веренъ себе; достигнувъ какой нибудь цѣли, онъ всегда стремился къ иной, болѣе высокой; сделавшись халифомъ, онъ достигь предела земныхъ желаній и потому стремится къ единственной цёли, которая передъ нимъ еще осталась — къ райскому блаженству <sup>5</sup>.

Въ преданіяхъ объ Омар'в II, какъ и въ преданіяхъ объ Омар'в I, говорится преимущественно о вибшнемъ образЪ жизни и личныхъ привычкахъ халифа, которыя описываются съ большими подробностями; говорится даже

<sup>1</sup> Иов-Са'ял VIII, 249,8 сл. По Ион-Са'яу и по Табари (II, 1345 наверху) Омаръ вернулся въ свой шатеръ впредь до выселенія изъ жилища халифа семьи Сулеймана.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. объ этомъ мою статью въ ЗВО. XVII, 0140 сл.

<sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 297.17: قد نعل ودقت منقه.

<sup>4</sup> Ibid. 244,87 الرهبان 1bid. 296,17 сл.; также کتاب الافانی VIII, 155.

о томъ, какъ онъ шелъ отправлять свои естественныя надобности 1. Передатчики знаютъ, какъ одъвался халифъ у себя дома 3, какого цвъта была его одежда, верхняя и нижняя 3, какой длины и ширины былъ его плащъ 4, въ какую цвну — именно въ 12 дирхемовъ — оцвнивался его полный костюмъ, приготовленный изъ египетскихъ тканей: шапка (قرطة), чалма (قرطة), рубаха (قرطة), верхнее платье (قرطة), туника (قرطة), башмаки (قرطة) и плащъ (وراء) 5. Гораздо меньшей ясностью и цвльностью отличаются извъстія о его государственныхъ мъропріятіяхъ. Преданіе, между прочимъ, даетъ намъ каррикатурный образъ халифа, будто бы громко восилицавшаго въ большой мечети Дамаска: «Нътъ у насъ правъ на повиновеніе, когда мы нарушаемъ повельнія Божін» 6. Эги и подобныя имъ преданія, какъ мы увидимъ, опровергаются другими, болъе достовърными, въ которыхъ Омаръ является передъ нами еще болье осторожнымъ и благоразумнымъ правителемъ, чъмъ полагаеть Вельхаузенъ.

Однимъ изъ первыхъ мфропріятій новаго халифа было окончаніе несчастной войны съ Византіей. Имъ быль послань отрядъ къ Константинополю, не для подкрыпленія осаждавшей городь армін, но только для того, чтобы снабдить ее провіантомъ, одеждой и лошадьми и облегчить ея отступленіе. По Я'куби во главе этого отряда быль Амръ иби-Кайсь?; Табари и самъ Я'куби называють Амра ибн-Кайса начальникомъ отряда, дъйствовавшаго еще при Сулейманъ во Оракін в; по самому подробному арабскому разсказу объ осадъ порученіе вести къ Константинополю отрядь и поддержать отступленіе Масламы было дано начальнику Малатін. Арабскій авторъ увіряеть, что Маслама въ то время быль близокъ къ успъху и просиль посла халифа дать ему еще небольшой срокъ для окончанія осады; но посоль, действуя согласно данной ему инструкців, не согласился ждать и часа 9. По византійскимъ извъстіямъ отступленіе Масламы началось уже въ августь 718 г. 10, т. е. еще при жизни Сулеймана, такъ что посланный Омаромъ отрядъ долженъ былъ застать армію Масламы уже на пути въ Сирію и могь только облегчить ея отступленіе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 265,23 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 297,2 ca.

<sup>3</sup> Ibid. 298,7.

<sup>4</sup> Ibid. 297,6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 297,30.

<sup>6</sup> Ibid. 253,7.

<sup>7</sup> Ср. выше стр. 215, прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Табари II, 1317,12; ср. Ja'qubi Hist. II, 359

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Fragm. hist. arab. I, 33.

<sup>10</sup> Очерки по исторіи Византіи, подъ ред. В. Н. Бенешевича, І, 63.

По словамъ Балазури<sup>1</sup>, Малатія въ то время не имѣла военнаго значенія; пограпичное укрѣпленіе было перенесено съ 702 г. на три дня пути дальше къ западу, въ Таранду (нынѣ Деренде); въ Малатій оставалось немногочисленное армянское населеніе, и только лѣтомъ туда приходилъ отрядъ изъ Месопотаміи. Омаръ противъ желанія гарнизона велѣлъ покинутъ Таранду и снова перенести пограничное укрѣпленіе въ Малатію<sup>2</sup>; отступленіе халифата въ этомъ мѣстѣ было окончательнымъ. Есть извѣстіе, что Омаръ и на берегу Средиземнаго моря думалъ отодвинутъ границу до Антіохіи, и только ранняя смерть помѣшала ему выполнить это намѣреніе<sup>3</sup>. По другому извѣстію<sup>4</sup> Омара убѣдили въ Масисѣ, куда опъ ѣздилъ лично, что очищеніе пограничныхъ крѣпостей подвергнетъ опасности Антіохію; Омаръ не только отказался отъ своего намѣренія, но построилъ въ передовомъ кварталѣ Кафарбайа, на западномъ берегу Джейхана, мечеть съ цистерной, причемъ па цистернѣ было вырѣзано его имя.

По преданію, Омаръ быль противникомъ иден джихада и находиль, что мусульмане должны довольствоваться тымь, что получили отъ Бога, не предпринимая новыхъ завоеваній 5. Даже во время проповыди въ мечетяхъ Омаръ, вопреки извыстному обычаю мусульманъ въ завоеванныхъ областяхъ, не имыть при себы меча 6. При немъ, однако, былъ соворшенъ побыдоносный походъ на турокъ изъ Хорасана 7, былъ взять и укрышенъ городъ Нарбонна во Франціи 8; былъ посланъ даже отрядъ для набыта на византійскія владынія изъ Химса 9, куда прінзжаль самъ Омаръ. Столь же замычательно, что самымъ приближеннымъ къ халифу лицомъ изъ сыновей Абд-ал-Мелика быль не благочестивый Са'идъ, прозванный «добродытельнымъ» (سعبد الحيد) 10, но прославившійся своими военными доблестями Маслама 11. Маслама въ царствованіе Омара не принималь участія во вныш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beladsori 185 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По Fragm. hist. arab. I, 63 Омаръ «купилъ» у грековъ Малатію, отпустивъ на волю 100,000 плённыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beladsori 167.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid. 165. Также Ибн-ал-Факихъ, Bibl. Geogr. Arab. V, 112,16.

<sup>5</sup> Табари II, 1365 внизу.

<sup>6</sup> II6H-Ca'rt VIII, 298,19.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ja'qubi Hist. II, 363.

<sup>\*</sup> Этоть факть отывчаеть и Вельхаузенъ (Das Arab. Reich 167, прим.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Табари II, 1349,18.

<sup>10</sup> Beladsori 179.

الكانى VIII, 152; его считали كتاب الافانى О значеніи Масламы при Омар'в особенно شريك VIII, 152; его считали شريك

нихъ войнахъ, по его военные таланты были использованы противъ внутренняго врага — хариджитовъ $^1$ .

Не сочувствуя священной войнь, Омаръ старался распространять исламъ путемъ мирнаго миссіонерства и обращался къ нъсколькимъ властителямъ съ предложениемъ принять мусульманство — иногда, какъ увъряетъ преданіе, съ успъхомъ<sup>2</sup>. Христіанскіе авторы<sup>3</sup> говорять о перепискъ по вопросамъ в'вры между Омаромъ и императоромъ Львомъ III, армянинъ Леонтій приводить даже тексть обоихъ писемъ-краткаго и сдержаннаго письма халифа и широковъщательнаго, ръзко-полемическаго отвъта императора 4. Левъ III до своего вступленія на престоль имѣль возможность ознакомиться съ исламомъ; есть извъстіе, что онъ происходиль изъ города Мар'аша и кром'ь греческаго образованія получиль также арабское <sup>5</sup>. Въ письм'ь халифа любопытна ссылка на видение пророка Исаіи (XXI, 7), где говорится о 'Ездившихъ на ослахъ и Ездившихъ на верблюдахъ; эти Слова истолкованы въ смыслъ равенства Христа и Мухаммеда. Въ отвътъ императора любонытно, что тотъ же Левъ III, который черезъ нъсколько лътъ долженъ быль положить начало иконоборству, въ то время считаль нужпымъ защищать отъ нападокъ халифа почитание креста и иконъ.

Внутри государства Омаръ старался быть справедливымъ не только къ мусульманскому населеню. Христіане и другіе иновѣрцы, согласно Корану, считались податнымъ сословіемъ; но податн предписывалось взимать безъ притѣсненій в и безъ нарушенія существовавшихъ договоровъ. Въ Египтѣ Омаръ, въ противоположность своему отцу Абд-ал-Азизу и брату Асбагу, освободиль отъ податей церковь и духовенство; взиманіе этихъ податей было возобновлено только при его преемникѣ Іезидѣ 7. За христіанами н евреями было признано право учреждать вакфы 8, т. е. завѣщать въ пользу своихъ религіозныхъ учрежденій имущество. Съ другой стороны говорится, что при Омарѣ должностныя лица изъ коптовъ были замѣнены мусульманами; приводится даже мало вѣроятное извѣстіе, будто Омаръ предложилъ всѣмъ своимъ вновѣрческимъ подданнымъ или принять исламъ, или высе-

<sup>1</sup> Иби-Са'дъ VIII, 263 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wellhausen, Das Arab. Reich 184, no Beladsori 426 u 441.

<sup>3</sup> Кром'в Леонтія (см. ниже) также Агапій Манбиджскій въ изд. А. А. Васильсва, 243.

<sup>4</sup> Гевондъ, перев. Патканова, 29 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fragm. hist. arab. I, 25. Ср. А. А. Васильевъ, Лекцін по ист. Византін, I, 219.

<sup>6</sup> Haup., Tabapu II, 1866,4 (في غيبر ظلم).

<sup>7</sup> Северь, изд. Зейбольда, 143 сл.

<sup>8</sup> Пон-Са'дъ VIII, 262,14 сл.

Христівнскій Востовъ.

литься <sup>1</sup>. По Леонтію Омаръ, наоборотъ, въ концѣ своего царствованія относился къ христіанамъ лучше, чѣмъ прежде. Онъ разрѣшилъ вернуться въ Арменію плѣннымъ, уведеннымъ изъ этой страны въ концѣ царствованія Абд-ал-Мелика или въ началѣ царствованія Валида, послѣ вѣроломнаго избіенія нахараровъ намѣстникомъ Мухаммедомъ ибн-Мерваномъ<sup>2</sup>. Есть извѣстіе <sup>3</sup>, что Омаръ послѣ своего вступленія на престолъ исполнялъ обязанности имама, т. е. совершалъ мусульманское богослуженіе въ христіанской церкви <sup>4</sup>.

Омаръ назначиль намъстникомъ Египта Айюба ибн-Шурахбиля; запимавшій эту должность съ декабря 714 г. Абд-ал-Меликъ ибн-Рифа а быль устраненъ 5. Замѣчательно, что въ собраніи папирусовь эрцгерцога Райнера имъется документъ, ръзко осуждающій намъстника, назначеннаго благочестивымъ халифомъ, и прославляющій его предшественника 6. Иногда Омаръ самъ признавался, что при назначени того или другого намъстника сдълалъ ошибку. По словамъ Ибн-Кутейбы 7, наместникъ Басры Адій ибн-Артать получиль оть Омара письмо, гдв говорилось: «Меня ввели въ заблужденіе твон постоянныя бесёды съ чтецами Корана и твоя черная чалма; когда мы испытали тебя, мы нашли въ тебъ противоположное тому, на что надъялись». Черная чалма, за которую нікогда сестра Омара осуждала Хаджжаджа, теперь, очевидно, служила рекомендаціей, такъ какъ указывала на безпритязательный, бедуинскій образь жизни своего носителя, похожій на образъ жизни самого халифа; но внёшность, конечно, часто была обманчивой. Адій иби-Артать оставался, однако, нам'єстникомъ Басры до смерти Омара 8. Омаръ успълъ смънить изъ назначенныхъ имъ самимъ намъстниковъ только хорасанскаго нам'естника Джарраха ибн-Абдаллаха, который притесняль инородцевь, неохотно освобождаль новообращенных отъ уплаты податей и писалъ халифу, что Хорасаномъ можно управлять только при помощи меча и кнута. Джаррахъ, впоследстви снова призванный къ власти, считался однимъ изъ «мечей Хаджжаджа» и, подобно ему, отличался личнымъ безкорыстіемъ, но задачи правителя, очевидно, понималъ иначе, чёмъ ха-**J**ዘውЪ <sup>9</sup>.

<sup>1</sup> Северъ, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Гевондъ 22 сл., 29 и 70.

<sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 284,18 сл.

<sup>4</sup> Или въ синагогь (کنیسة).

<sup>5</sup> Кинди, ed. Guest, 66 сл.

<sup>6</sup> Papyrus Erzherzog Rainer. Führer durch die Ausstellung, Wien 1894, № 596.

d. Brockelmann, 78,4 ca.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> По Ибн-Са ду (28927,) ему былъ подчинент, также Фарсъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Табари II, 1354 сл.

Передатчики извъстій объ Омаръ стараются доказать, что онъ ради торжества отвлеченной идеи справедливости готовъ быль жертвовать всіми интересами государства и династіи. Несомнівню, что Омаръ не заботился о пополненіи казны, щедро платиль жалованіе войску, помогаль нуждавшимся, не останавливался передъ отміной податей, считавшихся незаконными. Этимъ царствованіе Омара больше всего отличалось отъ царствованія одного изъ его ближайшихъ преемниковъ, халифа Хишама (724-743), который тоже считался богобоязненнымъ челов комъ 1, вель такой же непритязательный образъ жизни и не тратилъ государственныхъ средствъ на свои личныя потребности 2, но заботнися о финансахъ государства, находившихся при немъ въ образцовомъ состояніи в, и объ умноженіи имущества династіи 4. Хишамъ, по словамъ Леонтія, «порицалъ щедрость Омара и обвиняль его въ томъ, что онъ незаконно истратилъ сокровища, собранныя его предшественниками»<sup>5</sup>. Событія заставляють признать политику Омара бол'є правильной. Своимъ правленіемъ Омаръ подняль авторитеть халифа на небывалую высоту, и редко мы въ литературе встречаемъ такое единодушное прославление государя, какъ прославление Омара всеми писавшими о немъ восточными авторами, мусульманскими и христіанскими. Съ другой стороны правитель, ставившій на первомъ м'єсть интересы казны, не могъ быть популяренъ, каковъ бы пи былъ его личный образъ жизни; въ царствованіе Хишама движение во имя книги Божией и сунны пророка было движениемъ противъ халифа, и его образцовое финансовое хозяйство не спасло его династін. Что провозглашенный Омаромъ ІІ призывъ къ книгъ Божіей и суннъ пророка не быль только случайнымъ явленіемъ, вызваннымъ личными странностями халифа, лучше всего показали последующія событія. При ближайшемъ преемник омара II тотъ же призывъ выставилъ своимъ лозунгомъ мятежный нам'Естникъ Іезидъ иби-Мухаллабъ 6, въ дъйствительпости, несомивнию, мало заботившійся о религін; двадцать літь спусти, посл'в убіенія Валида II и возведенія на престоль Іезида III, посителемъ того же принципа снова сделался представитель верховной власти, причемъ на этоть разь сторонникомъ иден народовластія и натріархальныхъ отношеній между государемъ и народомъ объявиль себя халифъ, гордившійся сво-

رجل خایف من الله علی طریق الاسلام (144,18) Ср. особенно слова Севера - رجل خایف من الله علی طریق

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1730 сл.

<sup>3</sup> Ibid. 1732,16.

<sup>4</sup> Ср. слова Агапія (245) о пріумноженій недвижимой собственности.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Гевондъ 71.

<sup>6</sup> Табари II, 1391,13.

имъ происхожденіемъ отъ хосроевъ, кесарей и кагановъ¹. Одинъ изъ ораторовъ, отвѣчавшихъ Іезиду III на его вступительную рѣчь, былъ готовъ поставить его выше Омара II, потому что Іезидъ достигъ власти путемъ открытаго возстанія противъ нарушителя предписаній вѣры, а не тѣми темными путями, къ которымъ прибѣгъ Омаръ². Іезидъ, однако, счелъ нужнымъ использовать для своихъ цѣлей популярность имени Омара и назпачилъ одного изъ сыновей Омара намѣстникомъ Мекки и Медины, другого— намѣстникомъ Ирака³. Но Іезидъ не раздѣлялъ отношенія Омара къ интересамъ казны и поспѣшилъ отмѣнить прибавки къ жалованію войску, установленныя его предшественникомъ⁴. Давное Іезиду III прозваніе الناقص («уменьшитель») показываеть, что эта черта его кратковременнаго царствованія произвела гораздо болѣе сильное впечатлѣніе, чѣмъ его ревность къ вѣрѣ, и лишила его всякой тѣни популярности.

Дъйствія Омара были, такимъ образомъ, вполнъ цълесообразны, тымъ болье, что приписанныя ему преданіемъ крайности опровергаются другими, очевидно, болье достовърными извъстіями. Преданіе увъряеть, что Омаръ не признаваль за Омейядами никакихъ преимуществъ и отбираль у нихъ все неправильно ими захваченное, чёмъ вызвалъ съ ихъ стороны рёзкій протесть, на который онь въ свою очередь отвётиль угрозой, что покинеть Сирію, уйдеть въ Медину или передасть власть совъту изъ нісколькихъ мусульманъ<sup>5</sup>. Омаръ будго бы собирался по требованію хариджитовъ, съ которыми вель переговоры, отменить завещание Сулеймана, лишить Іезида пон-Абд-ал-Мелика правъ на престолонаследие и назначить своимъ преемникомъ одного изъ благочестивыхъ людей, не находившихся въ родствъ съ династіей; Омейяды посившили предупредить его и подали ему ядъ, отъ котораго онъ черезъ три дня умеръ 6. Легенда опровергается уже тымъ, что предсмертная бользнь Омара продолжалась 20 дней 7. Сверхъ того Табари приводить факть, установленный при халиф в Махдіи, что въ царствованіе Омара II даже ничтожнъйшій изъ Омейядовъ получаль изъ казны высшій окладъ — 2000 дирхемовъ, тогда какъ шейхъ изъ Хашимидовъ, т. с. изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 1874,14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 1885,17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 1870,5, 1875,1-4 и 1854,11.

<sup>4</sup> Ibid. 1874,17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 253,23 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ja'qubi Hist. II, 370 наверху. Табари, II, 1349,10. Ср. также подробный разсказъ о диспутахъ между Омаромъ и хариджитами во Fragm. hist. arab. I, 41—47.

<sup>7</sup> Табари II, 1862.1.

дома пророка, получалъ всего 60 дирхемовъ 1. Омаръ во всѣхъ областяхъ, между прочимъ въ Египтѣ, увеличилъ жалованіе войску, и эти прибавки были отмѣнены при его преемникѣ 2; но сирійскіе отряды при немъ, по словамъ Я куби, получили еще особую прибавку, по 10 динаровъ на человѣка, не распространявшуюся на отряды, стоявшіе въ другихъ областяхъ 2. Изъ этого видно, что въ планы Омара пе входилъ разрывъ съ традиціями династіи.

Столь же противорѣчивы многія другія извѣстія. Изъ сочиненія Вакиди приводится разсказъ со словъ намѣстника Ирака, что вся казна его области была израсходована на удовлетвореніе имущественныхъ претензій обиженныхъ при прежнемъ строѣ, такъ что Омаръ долженъ былъ прислать деньги изъ Сиріи 4. Между тѣмъ есть другія извѣстія, по которымъ Иракъ въ царствованіе Омара, благодаря его справедливому управленію, приносилъ гораздо болѣе дохода, чѣмъ при Хаджжаджѣ 5. Самъ Омаръ удивлялся искусству Зіяда, намѣстника Ирака при халифѣ Муавіи, умѣвшаго держать въ порядкѣ Иракъ при помощи мѣстныхъ элементовъ, не пуждаясь въ поддержкѣ сирійцевъ, и довести ежегодный доходъ области до суммы 118 милл. дирхемовъ 6.

Вопросъ о податяхъ былъ однимъ изъ самыхъ трудныхъ вопросовъ въ мусульманскомъ государствъ. По мысли Мухаммеда, государство должно было житъ только военной добычей и сборами съ иновърцевъ; сборы съ имущества мусульманъ должны были итти исключительно въ пользу бъдныхъ; религіозное право и общественное мнѣніе рѣшительно возставали противъ всякихъ косвенныхъ налоговъ, вообще противъ налоговъ на торговлю п промышленность. Въ дъйствительности правительство халифа взимало въ нѣкоторыхъ областяхъ тѣ же налоги, которые взимались прежнями правительствами и теперь обратились въ незаконные поборы, формально отмѣнялись, когда правительство объявляло, что будетъ впредь строго придержи-

<sup>1</sup> Табари III, 534,8 сл. О значенін شوف العطاء между прочимъ Ибн-Са'дъ VIII, 255.6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кинди, ed. Guest, 68,9 и 70,11.

<sup>3</sup> Ja'qubi Hist. II, 367 Habepay.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 252,10 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Фактъ отмѣченъ Вельхаузеномъ, Das Arab. Reich, 191. Крайне сомнительны цюфры, приведенныя у Ибн-Хордадбеха (Bibl. Geogr. Arab. VI, есл.). Болъе достовърно сообщеніе Балазури (Beladsori 270), что доходъ съ Савада уменьшился при Хаджжаджъ до 40 милл. дирхемовъ. Въ Fragm. hist. arab. I, 33 сказано, что въ правленіе Сулеймава хараджъ Ирака находился въ такомъ же печальномъ состояніи, какъ при Валидъ; дальше (47) говорител, что при Омаръ хараджъ поднялся до 60 милл.; въроятно, и эта цифра относится къ Праку, а не ко всему государству.

<sup>6</sup> Myбаррадъ, الكامل, 595.

ваться предписаній религіи, но на самомь дёлё продолжали взиматься. Такая же отмёна незаконных податей произошла при Омарё, причемь въ Персіи упоминается рядъ податей, большею частью носившихъ персидскія названія 1: сборы, опредёлявшіеся обычаемъ (آبين) 3, сборы въ пользу монетнаго двора 3, подарки по случаю двухъ главныхъ годовыхъ праздниковънауруза и михрджана, плата за документы (гербовая пошлина) 4, плата въ пользу правительственныхъ гонцовъ 5, налогъ на дома (квартирный налогъ), налогъ на браки. Неизвёстно, дёйствительно ли эти подати перестали взиматься на всемъ пространстве Персіи; возможно, что происходило то же самое, какъ въ XII в. въ Египтё при Саладинв, когда путешественняки, по свидётельству Ибн-Джубейра, при въёздё въ страну справедливаго султапа, отмёнившаго всё незаконпыя подати, подверглись прежнимъ поборамъ, причемъ Ибн-Джубейръ былъ увёренъ, что султанъ ничего не зналъ о злоупотребленіяхъ чиновниковъ 6.

Пока податнымъ сословіемъ считались только иновърцы, распространеніе ислама тяжело отражалось на интересахъ казны, тъмъ болье, что, какъ теперь доказано, первоначально не существовало установленное впоследствіи мусульманскимъ правомъ различіе между джизьей—подушной податью, которой облагались только иновърцы, и хараджемъ, которому подлежали всъ земельные участки, когда либо принадлежавшіе иновърцамъ, хотя бы ихъ владъльцы въ данное время были мусульманами. При Омейядахъ термины «джизья» и «хараджъ» употреблялись какъ синонимы; взиманіе хараджа съ землевладъльцевъ, принявшихъ исламъ, считалось противоваконнымъ, и этотъ «хараджъ» также упоминается среди податей, отмъненныхъ Омаромъ II 7. Долгое время европейскихъ ученыхъ вводилъ въ заблужденіе законъ Омара I, извлеченный Кремеромъ изъ исторіи Дамаска Ибн-Асакира. Омаръ I будто бы запретилъ арабамъ пріобрътать въ покоренныхъ областяхъ недвижимую собственность; если землевладълецъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тексть Табари II, 1367 наверху; попытка его голкованія у Кремера, Culturge-schichte, II, 178, прим. 1 и Вельхаузена, Das Arab. Reich, 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> У Кремера пропущено, у Велькаузена «möglicher Weise Zoll, wie das englische сивтом». Аналогія, конечно, мало уб'ядительная.

<sup>3</sup> اجور الضرّابين, у Кремера «Taxen zur Bezahlung der Messheamten», у Вельхаузона пропущено.

آثمن الصحف 4, Кремеръ «Papiertaxe», Вельхаузенъ «Aktenstempel».

<sup>5</sup> اجور الغيو, Кремеръ «Aufsperrgelder», Вельхаузенъ «Gebühren für Unterbeamtes.

<sup>6</sup> Ибн-Джубейръ, изд. Wright-de Goeje, 40,11.

<sup>7</sup> Табари II, 1367,8.

нималь исламь, онь должень быль передавать свою земельную и даже усадебную собственность своимъ прежнимъ единовърцамъ и уходить въ мусульманскіе города. При Омейядахъ законъ Омара быль нарушень, и многіе земельные участки перешли изъ рукъ туземцевъ въ руки мусульманъ. Омаръ II не отмъниль тъхъ покупокъ, которыя были сдъланы до него, и предписаль взимать съ такихъ земельныхъ участковъ, вмёсто хараджа, только десятину; но съ 100 г. хиджры такія покупки вновь были запрещены, и это запрещеніе сохраняло силу при двухъ преемникахъ Омара, Іезид'і II (720 — 724) и Хишам (724 — 743).

Такъ говорить Ибн-Асакирь. Велька узенъ вполив основательно доказываеть, что пріобр'єтеніе земельной собственности арабамъ никогда не запрещалось. Постоянно говорится, между прочимъ и при Омар'в I<sup>2</sup>, о раздававшихся въ ленъ земельныхъ участкахъ, قطائم, составлявшихъ наследственную собственность в и переходившихъ отъ одного лица къ другому путемъ покупки.

Иначе Велька узенъ 4 относится къ разсказу того же Ибн-Асакира о законь Омара II; этоть разсказь признается достовырнымь, и дылается выводь, что Омаръ II принялъ мёры противъ дальнейшаго перехода въ частныя руки государственной собственности, запретивъ продажу земли, обложенной хараджемъ, и прекративъ раздачу леновъ. Авторъ начала аббасидскаго періода Яхья ибн-Адамъ утверждаетъ, что при Омаръ II земля повообращеннаго мусульманина переходила къ его оставшимся при своей прежней религи односельчанамъ, если онъ переселялся къ мусульманамъ въ городъ; если же повообращенный оставался при своемъ капалъ, т. е. при своей пашиъ, то хараджъ взимался съ него по прежнему. Вельхаузенъ признаеть, что слова Яхьи ибн - Адама находятся въ полномъ противоръчін со словами историковъ, что Омаръ II постоянно настанвалъ на запрещения взимать хараджъ съ новообращенныхъ мусульманъ; но, по его мненію, противоречіе исчезаеть, если предположить, что новообращенный, продолжавшій обрабатывать свою землю, разсматривался, какъ арендаторъ государственной собственности, и шата взималась съ него не какъ подать, но какъ аренда.

<sup>1</sup> Das Arab, Reich 172 c.t.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Что ранніе арабскіе авторы не виділи въ этомъ отношеніи разницы между Омаромъ І и его преемникомъ, видно хотя бы изъ словъ Балазури (Beladsori 144) قطائع اقطعت بامر حمر وعثمان. Ср. переводъ Н. А. Мъдникова, Палестина, П, 85 сл. Есть, однако, извъстіс (Beladsori 366 внизу), что Омаръ I никому не раздаваль участковъ на Евфрать и Тигрь (Де النهرين). Cp. eщe Beladsori 350 ca.

<sup>3</sup> Ср. слова مفاتيح العلوم, изд. ванъ-Флотена; 60 о разницѣ между مفاتيح العلوم. 4 Das Arab. Reich 182 сл.

Въ подтверждение приводятся слова того же Яхьи иби-Адама о сходномъ распоряженін халифа Алія. Едва ли необходимо приб'єгать къ такимъ натянутымъ предположеніямъ. Разсказъ Ибн-Асакира, жившаго, какъ извъстно, въ XII в., о законъ Омара II и значеніи 100 г. хиджры стоить въ мусульманской литературы такъ-же одиноко, какъ его разсказъ о законы Омара I, и находится въ такомъ же противоръчіи съ показаніями болье раннихъ авторовъ. Самъ Велька у зенъ приводитъ разсказъ продолжателя Исидора Севильскаго, что именно при Омар'в II земельные участки въ Испаніи съ соответствующимъ инвентаремъ, раньше разсматрявавитеся какъ собственпость всего арабскаго народа, были розданы по жребію отдёльнымъ лицамъ, причемъ въ казну была отчислена только извъстная часть, въроятно пятая. По словамъ Ибн-Са'да, Омаръ II разрѣшилъ землевладъльцамъ продавать находившуюся въ ихъ рукахъ хараджную землю, такъ какъ «продаваемое ими есть только собственность мусульмань, доставшаяся имъ путемъ войны (فع المسلميرن), а джизья остается неизменной» 3. Инсавшіе въ IX в. въ азіатскихъ областяхъ халифата авторы также не видъли ничего невозможнаго въ томъ, что и при Омаръ II раздавались земельные лены. Балазури говорить о каналь близь Ракки на Евфрать, связанномъ съ именемъ Са чда, сына Абд-ал-Мелика, что по и вкоторымъ известіямъ этогь участокь земли быль пожаловань вь лень Са'яду его братомъ Валедомъ, по другемъ — Омаромъ II 3. Яскуби говоритъ только, что Омаръ II утвердилъ земельные лены, пожалованные его предшественииками 4, хотя Ибн-Са дъ приводить разсказъ объ отобраніи леновъ у представителей династія 5. Повидимому, Омаръ II не отказывался отъ земельной собственности и лично для себя. По словамъ Ячкуби, его пребывание въ сверной Сиріи въ нъкоторыхъ источинкахъ объяснялось тымъ, что у него тамъ былъ участокъ земли, унаследованный имъ отъ матери, виучки Омара I 6. Доводъ Вельхаузена въ пользу показаній Ибн-Асакира, что они слишкомъ подробны, чтобы быть aus den Fingern gesogen 7, для историка вообще мало убедителень; тоть же доводь могь бы быть применень и къ показаніямъ о законъ Омара I, отъ котораго Ибн-Асакиръ былъ отдъленъ пемного только более продолжительнымъ періодомъ, чемъ отъ Омара II.

<sup>1</sup> Das Arab. Reich 184 cz.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 277,16 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beladsori 179.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ja'qubi Hist. II, 367 nasepxy.

<sup>5</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 275,10 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ja'qubi Hist. II, 868 въ серединъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Das Arab. Reich 182.

На авторитеть Омара II вообще любили ссылаться въ своихъ притязаніяхъ спорившія между собой стороны. Въ ІХ в. бывшее еврейское селеніе Фадакъ, въ двухъ или трехъ дняхъ пути отъ Медины 1, разсматривалось въ шінтскихъ кругахъ, какъ насл'ядственная собственность пророка, пеправильно отнятая у его дочери Фатимы и ея потомковъ; эти притязанія были признаны въ 826 г. халифомъ Мамуномъ, но впоследствін вновь отвергнуты врагомъ потомковъ Алія, халифомъ Мутеваккилемъ (847—861). О болье раннихъ распоряженияхъ, въ томъ числь и о распоряженияхъ Омара II, приводятся противоръчивыя извъстія. Есть извъстіе, что Омаръ велблъ возвратить потомкамъ Фатимы Фадакъ, который после его смерти снова быль отобрань его преемникомъ Іезидомъ<sup>8</sup>; но есть и другой разсказъ, по которому Фатима проседа пророка отдать ей Фадакъ, но получила отказъ; при жизни пророка и первыхъ халифовъ доходы съ Фадака пли въ пользу странниковъ; Муавія подарилъ Фадакъ Мервану, тотъ оставилъ его двумъ изъ своихъ сыновей, Абд-ал-Мелику и Абд-ал-Азизу, и ихъ потомкамъ; Валидъ и Сулейнанъ, по просъбъ Омара, уступили ему свои доли; сдълавшись собственникомъ всего Фадака, Омаръ обратилъ его доходы на первоначальную цёль — содержание странниковъ 4; то же самое назначение эти доходы получили при Мутеваккиль, ссылавшемся на примеръ первыхъ халифовъ и Омара II 5. Сумма доходовъ съ Фадака составляла при Мерванъ 10,000 динаровъ 6.

Вообще въ шінтскихъ кругахъ распространялись явно преувеличенпые разсказы? о симпатіи Омара къ Алидамъ и о преклоненіи его передъ ихъ родоначальникомъ. Достовърнымъ можетъ считаться фактъ, что Омаръ лично, какъ послѣ него Хишамъ<sup>8</sup>, отказывался проклинать Алія съ кафедры въ мечети, какъ дѣлалось со времени Муавіи; за это Омара прославляетъ шінтскій поэтъ Кусайнръ<sup>9</sup>. Масчуди приводитъ преданіе, по которому Омаръ велѣлъ замѣнить эти проклятія произнесеніемъ двухъ стиховъ Корана

<sup>1 ()</sup> мъстоположении Якутъ, 111, 855,18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beladsori 32 ca.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Якуть III, 856,9 сл.; также Ja'qubi Hist. II, 866 винзу. Вельхаузенъ (Das Arab. Reich 185) признаеть это извъстіе достовърнымъ и даже не упоминасть о противоположныхъ преданіяхъ; также I. Goldziher, Muh. Studien, II, 103, прим. 1.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 286,15 сл.

<sup>5</sup> Якуть III, 858,12.

<sup>6</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 286,22.

<sup>7</sup> Это преувеличение отмъчаеть и Велькаузенъ, Das Arab. Reich 193, прим. 2.

<sup>\*</sup> Табари II, 1483,4. Объ этомъ Міръ Ислама, I (1912), 208.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Стихъ въ Ja'qubi Hist. II, 366 и Fragm. hist. arab. I, 62 винзу. У Якута, II, 671,17 приводится о томъ же стихъ инитекаго имама Али Риза.

(16,92 и 59,10); при Мас'уди оба эти стиха произносились совм'єстно, но не знали точно, было ли такъ установлено при Омар'є, или Омаръ вел'єль произносить одинь изъ этихъ стиховъ. Бол'є всего подходить для этой п'єли второе м'єсто (59,10), гдё говорится о любви и прощеніи 1. Если Омаръ, д'єйствительно, ограничивался чтеніемъ этого стиха, то ясно, что онъ только отказывался отъ ненависти къ Алію, не становясь его поклонникомъ. Настроеніе Омара, повидимому, правильно передано въ разсказ'є Навави 2, по которому Омаръ отв'єтилъ спрашивавшимъ его мн'єнія о «дн'є верблюда» и битв'є при Сиффин'є: «Мн'є довольно что Богъ избавилъ мою руку отъ пролитія этой крови; я не кочу погружать въ нее свой языкъ». Приблизительно такой же отв'єть далъ Тимуру въ 1401 г. одинъ ученый въ Дамаск'є: «То время прошло; Богъ избавилъ насъ отъ участія въ т'єхъ смутахъ и сохранилъ наши мечи чистыми отъ той крови 3».

Слова Табари о высокихъ окладахъ Омейядовъ сравнительно съ Хашимидами наглядно показывають, насколько преувеличены разсказы о милостяхь, которыми Онарь будто бы осыпаль Хашимидовь. Въ ответь на ихъ благодарность за избавленіе отъ притёсненій, которымъ они подвергались со времени Муавіи, Омаръ будто бы заявиль, что уговариваль своихъ предшественниковъ, Валида и Сулеймана, сдълать то же самое, но встрътнаъ отказъ 4. Столь же преувеличены извъстія о безусловномъ уравненін въ правахъ арабовъ и инородцевъ, считавшихся кліентами арабскихъ племенъ. Говорится, что кліенты были уравнены съ арабами въ продовольствін, одежд'є, вспомоществованін и вознагражденін; кром'є того отпущенный на волю бывшій рабъ получаль 25 динаровъ 5. Вознагражденіе за военную службу выдавалось людямъ, способнымъ носить оружіе, начиная съ пятнадцатильтняго возраста 6; кромъ того воннамъ выдавались средства на содержаніе ихъ семей, по числу наличныхъ душъ; принимались только ивры противъ полученія денегь за мертвыхъ7. Последній вопросъ, вероятно, быль связань съ вопросомъ о правъ передавать получавшиеся изъ казны оклады по паследству. Омаръ хотель уничтожить это право и установить одинановое для всъхъ вознаграждение за службу; на это ему замътилъ одинъ изъ его совътниковъ: «Я боюсь, что тъ, кто будеть править посят

<sup>1</sup> Prairies d'or V, 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Biogr. diction. 471.

<sup>3</sup> Ибн-Арабшахъ, капрское изд., 110

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 9 289, 9 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 277,6 сл.

<sup>6</sup> Ibid. 258,94.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. 255,14.

тебя, будуть слёдовать твоему примёру въ непризнаніи права паслёдованія и не будуть слёдовать твоему примёру въ установленіи равенства». Омаръ призналь справедливость этого замёчанія и отказался отъ своего намёренія 1.

Заботы о своевременной уплать жалованія въ увеличенномъ размырь не могли не отразиться на расходахъ казны; въ то же время стремленіе избавить подданныхъ отъ всякаго несправедиваго обложенія должно было стразиться на уменьшеніи доходовъ. Омару приписывается отміна не только налоговъ, по существу несовитстимыхъ съ мусульманскимъ втроученіемъ, какъ хараджъ съ мусульманъ и поборы языческаго періода 2, но также отмена всехъ техъ добавочныхъ сборовъ, которые были введены его предшественниками съ нарушениемъ существовавшихъ договоровъ. При Абд-ал-Меликъ дань съ острова Кипра была увеличена па 1000 динаровъ; при Омаръ эта прибавка была отмънена, впослъдстви, при халиф Кишам , возстановлена в. Жители города Айлы на Красномъ мор по договору съ пророкомъ были обязаны платить всего 300 динаровъ въ годъ; Омаръ запретилъ взимать съ нихъ что либо сверхъ этой суммы 4. Жители христіанскаго промышленнаго города Неджрана въ Ісменъ по договору съ пророкомъ должны были поставлять ежегодно 2000 плащей; при Омарѣ I, рѣшившемъ не допускать на арабскомъ полуостровѣ другихъ въръ, кром'в ислама, неджранцы были выселены въ Иракъ, гдв ихъ число вследствіе разныхъ б'єдствій и прит'єсненій уменьшилось постепенно въ десять разъ. Омаръ II призналъ, что наложенный на нихъ сборъ есть подушный джизья — а не земельный; джизьи съ мертвыхъ, какъ и съ принявшихъ исламъ, взимать пельзя; поэтому было предписано впредь взимать съ неджранцевъ только 200 плащей, стоимостью всего въ 8000 дирхемовъ 5. ЭКители мусульманскаго Іемена при прежнемъ нам'естник' Мухаммед'ь иби-Юсуфъ, брать Хаджжаджа, были обложены добавочнымъ сборомъ, въ качествъ хараджа; Омаръ II отмъниль этотъ сборъ и велълъ взимать съ іеменцевъ только десятину; при его преемпикі: Іезиді: прибавка была возстановлена 6.

<sup>1</sup> Beladsori 458 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сюда, повидимому, причислялись и отм'вненные Омаром'в II, несмотря на его ненависть къ предметамъ роскопи, налоги на роскопь; прежде взимали по 1 динару за лошадъ, по 1 динару за слугу, по 5 дирхемовъ за каждый фадданъ (0,45 дес.) земельной собственности (Иби-Са'дъ VIII, 271,7 сл'бд.).

<sup>3</sup> Beladsori 154 c.i.

<sup>4</sup> Beladsori 59.

<sup>5</sup> Ibid. 66 ca.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid. 78.

Къ доходамъ казны въ строгомъ смыслъ слова не могли быть причислены сборы съ имущества мусульманъ — садака — въ то время тоже принудительные, но предназначавшиеся, по крайней м'тр въ теорія, исключительно для помощи беднымъ. На деле правительство часто распоряжалось и этими поступленіями по своему произволу; по сознаніе, что этимъ нарушаются предписанія ислама, было еще настолько спльно, что правитель, желавшій быть или казаться благочестивымь, могь расходовать садаку только на дела благотворительности. Когда въ середине VIII в. движеніе во имя книги Божіей и сунны пророка привело къ низложенію Омейядовъ и воцаренію Аббасидовъ, повая династія тотчасъ пашла нужнымъ вернуть садак'в ея прежнее пазначение 1 — разум'вется, только на короткое время. При Омаръ II въ вопросъ о назначени садаки, конечно, не могло быть колебаній; такъ сборы зерномъ и финиками, взимавшіеся въ Оманѣ, было предписано обращать исключительно въ пользу мъстныхъ бъдняковъ 2. Не вполнъ выясненъ былъ только вопросъ, какіе сборы должны быть отпесены къ этой категоріи. Мусульманское право при Аббасидахъ приняло формулу римскаго права объ оссиратіо, приравняло доходы съ рудниковъ къ военной добычь и предписало взимать съ нихъ въ пользу казны пятую часть — хумсъ<sup>3</sup>. При Омар'в II вопросъ оставался спорнымъ, и самъ халифъ склонялся къ менъе выгодному для казны ръшенію вопроса; по его мивнію, сборы съ рудниковъ относились къ садакв, а не къ хумсу 4. Въ вопрось о томъ, какія статьи дохода подлежать садакь, Омаръ, въ интересахъ б'Едныхъ, иногда шелъ дальше мусульманскаго права; такъ было предписано взимать садаку съ пчелниыхъ ульевъ, между твиъ какъ внослідствін многіе изъ религіозныхъ авторитетовъ находили, что эта статья дохода садакъ не подлежить 5.

Изъ мѣръ для защиты неимущихъ противъ эксплуатаціи частнымя лицами упоминается только распоряженіе Омара II, изданное въ томъ же 100 г. хиджры, къ которому Ибн-Асакиръ относитъ фантастическій земельный законъ; въ этомъ году жителямъ Мекки было запрещено взимать плату за сдачу въ наемъ своихъ помѣщеній и воздвигать постройки въ долинѣ Мина 6, гдѣ, какъ извѣстно, наломники бросаютъ камни, совершаютъ

<sup>1</sup> Кинди 100,15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beladsori 77 сл.

<sup>3</sup> Міръ Ислама, І (1912), 183.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 259,27 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beladsori 57.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 268,23 сл. О запрещеній сдачи вт. насмъ помѣщевій вт. Меккѣ говорить и Балазури (Beladsori 43), безъ указанія даты.

жертвоприношение и проводять двё ночи. Распоряжение Омара, очевидно, было сделано съ целью защитить наломниковъ отъ эксплуатации местными жителями; по сомнительно, чтобы оно могло получить практическое примѣненіе.

Нам'встникамъ, кром'в справедливости и защиты населенія отъ притесненій, предписывалось также заботиться о чистоге правовъ въ духе предписаній ислама. Египетскому нам'єстнику было предписано запретить употребленіе вина, сломать и уничтожить лавки, гді оно продавалось . Женщинамъ было запрещено посъщать публичныя бани , мужчины, посъщавшіе бани, обязательно должны были над'ввать мизарь, нічто въ родів купальнаго костюма в.

При двор' халифа благочестие сделалось обязательнымъ. Какъ при Валид'ь разговоръ при двор'ь шель о постройкахъ, при Сулейман'ь --- о бракахъ и наложницахъ, такъ при Омаръ придворные спрашивали другъ друга о ночныхъ молитвахъ, изучени и чтени Корана, о поств 4. Благочестивую жизнь, наравит съ халифомъ, вела и его семья; его сынъ Абд-ал-Меликъ, умершій въ царствованіе отца 17-ти или 19 лѣтъ , считался человъкомъ самой строгой нравственности.

Переменой въ образе жизни халифа менее всего могли быть довольны поэты, которыхъ онъ некогда такъ щедро награждаль въ Медине. Поэтъ Лжериръ упрекалъ халифа за щедрость къ бъднымъ и скупость къ поэтамъ 6. Омаръ, однако, продолжалъ дёлать подарки поэтамъ, но въ меньщемъ размірть, притомъ только изъ своихъ личныхъ средствъ, не изъ средствъ казны. Иногда халифъ считалъ нужнымъ тайно награждать поэтовъ болье щедро, чъмъ публично. Въ تناب الأغاني приводится разсказъ о трехъ поэтахъ, посътившихъ халифа; двоимъ было разръщено произнести свои стихи, и было приказано дать имъ по 150 дирхемовъ; третьяго халифъ совершенно отказался слушать. Поэтамъ намекнули, чтобы они остались и подождали; когда они вышли отъ халифа, двое получили по 300 дирхемовъ, третій — 150<sup>7</sup>.

Кром'в поэзін, халифъ быль не чуждъ и науки; еврейскій врачь изъ Басры Масарджуя или Масарджисъ перевель для него съ сирійскаго языка

<sup>1</sup> Кинди 68,9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1bid. 69,4.

<sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 263,16 с.г.

<sup>4</sup> Tadapu II, 1278,2.

ة 191/<sub>2</sub> у Ио́н-Кутейо́ы, فتاب المعارف, 184; 171<sub>/2</sub> у Навави, Biogr. dict., 466.

<sup>6</sup> كتاب الأغاني VIII, 154. أكتاب الأغاني 7 Ibid. 152 слъд.

. на арабскій медицинское сочиненіе александрійскаго врача и священника Аарона. По другому извъстію, переводъ быль сділань еще при Мервані; Омаръ нашель его въ библіотек своего діда, положиль его къ себі на молитвенный коврикъ и 40 дней спращивалъ Бога, въроятно посредствомъ гаданія по Корану, слідуеть ли обнародовать этоть трудь 1. Во время своего парствованія Омаръ должень быль ставить просгодушную дітскую въру выше всякаго знанія; ему приписывается наставленіе: «Держись въры ребенка въ школъ и бедунна и откажись отъ всего остального» 3. Халифу приписывали изреченіе: «Кто сказаль: я не знаю, тоть упрочиль за собой цоловину знанія» 8. Свое стремленіе возстановить въ чистомъ вид'є жизнь первоначальной мусульманской общины халифъ умълъ выражать въ картинныхъ образахъ. Въ كناب الأغان ему приписывается сравненіе ислама съ ръкой, протекавшей при пророкъ и двухъ первыхъ халифахъ въ одномъ большомъ руслѣ; со времени Османа изъ рѣки начали отводить каналы, число которыхъ все увеличивалось; оттого главное русло высожло; между тыть жажда живущихъ на этой рыкы будеть удовлетворена только тогда, когда главное русло спова наполнится водой, какъ прежде 4.

Омаръ, повидимому, ръдко бывалъ въ Дамаскъ и не жилъ во дворцъ Омейядовъ. Я'куби говоритъ, что онъ пенавидълъ постройки своихъ предшественниковъ, воздвигнутыя на средства, взятыя изъ имущества Божьяго н государственной собственности мусульманъ 5. Ему приписывается нам 1реніе удалить изъ построенной Валидомъ мечети въ Дамаскъ мраморъ, мозаику и золото, чтобы эта роскошь не отвлекала върующихъ отъ молитвы: но это распоряжение было отменено, когда халифу разсказали, какое впечатлівніе произвела мечеть на византійских пословь: византійцы сказали, что они прежде считали господство арабовъ только временнымъ, теперь великол'вије и прочность построенной ими мечети убъдили ихъ въ томъ, что они ошиблись 6. Начатая при Сулейман' мечеть въ Рамл' при Омар'. однако, была достроена, хотя и въ меньшемъ размъръ 7. Любимымъ м'встопребываніемъ халифа быль укр'впленный городокъ Хупасира въ

<sup>1</sup> Ибн-ал-Кифти, изд. Lippert, 324 сл. () врачь Ларонь и его переводчикь еще В. Райтъ, Сир. литер., перев. подъ ред. проф. П. К. Коковцева, 65, прим. 6. О Масарджисъ также Fihrist 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 275,27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Джахизъ, البيان егип. изд., I, 150. <sup>4</sup> كتاب الإغانى VIII, 152.

<sup>5</sup> Ja'qubi Hist. II, 368.

<sup>6</sup> Якутъ II, 595. Ивсколько иначе Ион-ал-Факихъ, Bibl. Geogr. Arab. V, 108. Ср. еще Fragm. hist. arab. I, 5 ca.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Beladsori 143; перев. П. А. М. БДИИКОВА, Палестина, П., 84.

сѣверной Сиріи, въ двухъ дняхъ пути оть Халеба, по направленію къ сѣверо-западу, на краю пустыни 1. Еще нѣсколько дальше къ сѣверо-западу, на берегу моря, въ горной мѣстности близъ Масиса, находилась крѣпость Мусаккабъ (مثقب), постройку которой нѣкоторые приписывали Омару II 2, другіе — Хишаму 3; въ Х в. въ Мусаккабъ показывали мимбаръ и Коранъ Омара II.

По разсказу Я'куби, Омара убѣдили, что его пребываніе на краю пустыни вредно отражается на интересахъ государства. Онъ отправился въ Дамаскъ и прожилъ тамъ 20 дней въ домѣ своего отца Абд - ал - Азиза, близъ мечети 4. Въ XII в., при Ибн - Джубейрѣ 5, въ Дамаскѣ показывали небольшую мечеть Омара II и домъ его; послѣдній находился къ сѣверу отъ главной мечети и впослѣдствін былъ обращенъ въ ханаку для суфіевъ. Однако и для столицы царствованіе Омара II не прошло безслѣдно, въ смыслѣ насажденія благочестія и справедливости; назначенный имъ въ Дамаскѣ казій оставался въ этой должности 6, какъ говорить Якуть, 30 лѣть, при его преемникахъ Іезидѣ и Хишамѣ или, если указанное число лѣть соотвѣтствуетъ дѣйствительности, даже послѣ Хишама, почти до конца правленія Омейяловъ.

Изъ Дамаска Омаръ ушелъ въ Халебъ, потомъ въ Химсъ, но на пути туда заболълъ и остановился въ монастыръ Дейръ-Симеанъ, гдъ купилъ себъ у одного монаха за 10 динаровъ темъ для погребенія. Какъ въ этомъ разсказъ, такъ и въ нѣкоторыхъ другихъ предполагается, что Дейръ-Симеанъ находился въ сѣверной Сирін в; только Бекри и Якутъ помѣщаютъ его въ окрестностяхъ Дамаска 10. Самъ Якутъ говорить, что монастырь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Якуть I, 151,16 и II, 473.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Истахри, Bibl. Geogr. Arab. I, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beladsori 166 внизу.

<sup>4</sup> Ja'qubi Hist., II, 368.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ибн-Джубейръ, изд. Wright-de Goeje, 269,11 и 271,11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Якуть II, 536 внизу.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Такая сумма указана въ كتاب الاغانى VIII, 159, гдв нвть названія монастыря. Въ Fragm. hist. arab. I, 63 говорится о двухъ динарахъ, причемъ вмёсто одного хазифъ отдаль свою рубашку.

ه Haup. Fragm. hist. arab. l. c. من Mac'yau, Prairies d'or V, 416 من Mac'yau, Prairies d'or V, 416 من

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Переводъ извъстія Бекри у Н. А. Мъдникова, Палестина, П, 905.

<sup>10</sup> Якутъ II, 671,2. Н. А. Мѣдниковъ, Палестина, І, 719 ссыдается также на Евтихія, но Евтихій помѣщаетъ монастырь въ землѣ химской (ibid. II, 276). Монастырь, въ которомъ былъ погребсиъ Омаръ, во всякомъ случаѣ не тожествененъ съ болѣе извѣстной обителью, носившей то же названіе, на пути изъ Халеба въ Антіохію. Ср. Якутъ II, 672,5 бар. В. Розенъ, Василій Болгаробойца, стр. 168.

давно пришелъ въ разрушеніе, и въ его время даже его м'єсгоположеніе не было точно изв'єстно; приводятся стихи поэта Абу-Фираса, вид'євшаго монастырь въ развалинахъ. Во времена Якута могила Омара находилась въ другомъ монастыръ с'єверной Сиріи, Дейръ-Мурранъ, близъ Ма'арры, и была м'єстомъ паломничества 1.

Преданія о последнихъ минутахъ халифа и о его погребеніи носять такую же легендарную окраску, какъ миогіе разсказы о его жизни и царствованіи. У Табари говорится со словъ Фатимы, жены Омара, что посл'яними словами Омара были слова стиха Корана (28,83) «Это будущее жилище мы предпазначаемъ для техъ, которые не стремятся ни къ возвышенію, ни къ разврату, и будущая жизнь принадлежить благочестивымъ» 3. По легендъ, разсказанной въ كناب الأغاني, Фатима и Маслама слышали неземной голосъ, произнесшій этоть стихъ Корана въ комнать умершаго халифа, который испустиль духъ со словами كناب в. По كناب в. По كناب Омаръ разсказывалъ Масламъ, что при погребеніи Абд-ал-Мелика у него было виденіе, показавшее ему судьбу халифа после смерти и побудившее его не подражать Абд-ал-Мелику. Самъ Маслама, когда завернуль тыло Омара въ саванъ, имъль виденіе, показавшее ему халифа въ раю 4. Крайнимъ безвкусіемъ отличается легенда, разсказанная у Ибн-Са да, что во время погребенія Омара съ неба упала бумажка съ надписью: «Избавленіе (المان) отъ Бога для Омара ибн - Абд - ал - Азиза оть (адскаго) пламени» 5.

В. Бартольдъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Якутъ II, 697,9. Могилу Омара показывали при Якутъ еще въ третьемъ монастыръ Накиръ (زير النقيرة), также близъ Ма'арры, на горъ (ibid. 704,10).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1372,18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> كتاب الافانى 3 VIII, 158.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid. 156 сл. Ср. сходвую легенлу во Fragm. hist. arab. I, 61 наверху. Омаръ видѣлъ, какъ лицо Валида въ могилѣ почернѣло; разсказчикъ (Маймунъ ибн-Михранъ) видѣлъ, какъ лицо Омара въ могилѣ стало еще лучше, чѣмъ было въ дни счастія.

<sup>5</sup> Ибн-Са'дь VIII, 301,17 сл.

## Фаустъ Византійскій, какъ историкъ 1.

Фаустъ Византійскій—древнѣйшій памятивкъ армянской исторической литературы — излагаеть событія IV вѣка, останавливаясь преимущественно на дѣяніяхъ преемниковъ великихъ просвѣтителей Арменіи, Григорія и Тирдата. Трудъ его не дошелъ до насъ въ первоначальномъ видѣ, въ каковомъ имѣлся въ рукахъ еще въ VI вѣкѣ у Прокопія Кесарійскаго, извѣстнаго историка Юстиніана<sup>2</sup>. Но и наличная редакція представляєть высокій интересъ и заключаеть въ себѣ такія характерныя особенности, которыя выдѣляють его среди другихъ историческихъ намятниковъ.

Фаустъ свободенъ отъ ученой схоластики, присущей въ большей или меньшей мѣрѣ другимъ армянскимъ историкамъ. Онъ не пользовался письменными документами в и своими свѣдѣніями обязанъ, главнымъ образомъ, живымъ воспоминаніямъ и преданіямъ. Близость Фауста къ дѣйствительной жизни страны — главное его преимущество передъ другими историками.

Значеніе труда Фауста, богатаго цінными реаліями изъ среды современной ему нахарарской Арменіи, достаточно признано и оцінено ныпіс спеціалистами. Но сравнительно мало вниманія уділено находящимся у него же матеріаламъ по внішней исторіи Арменіи. Свідінія его о политическихъ событіяхъ, касающихся византійско-персидскихъ отношеній въ Арменіи, носять легендарный характерь и потому нелегко поддаются точной оцінкі въ отношеніи исторической ихъ основательности. Намъ хотілось бы подойти къ Фаусту пока именно съ этой стороны и разсмотріть, насколько историчны его сказочныя повіствованія и есть-ли въ шихъ положительныя дапныя, пригодныя для исторіи.

<sup>1</sup> Настоящій этюдъ написанъ давно и печатаемая вынѣ часть доложена сще 21 декабря 1906 года въ засѣданін Восточнаго Отд. Русск. Арх. Общества, подъ названіемъ: «Римскоперсидскія отношенія за первую половину IV в. и армянскія о нижь преданія». (ЗВО, т. XVII, стр. XLII—XLIII). Статья эта паходится въ связи съ задуманной тогда большой работой, пиѣвшей цѣлью собирать важнѣйшіе разбросанные у классиковъ матеріалы по исторіи армянъ въ оригиналѣ съ русскимъ переводомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. Начальная исторія Арменін, Виз. Врем. 1911, VIII, 1—2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Вліяніе литературныхъ источниковъ сказывается въ частяхъ, касающихся жизни патріарха Нерсеса. Но весьма сомнительно, чтобы эти части входили въ первоначальную редакцію труда Фауста.

T.

Въ перипетіяхъ безконечной борьбы за Арменію между Византіей и Персіей отмічаются два важныхъ момента, 298 и 363 гг. Обстоятельства этихъ моментовъ достаточно извістны изъ западныхъ источниковъ и даютъ отчетливое понятіе о положеній двухъ соперницъ по отношенію къ предмету спора, Арменіи. Что же касается событій, происшедшихъ между 298 и 363 годами, то свідінія о нихъ у западныхъ историковъ очень скудны. У армянскаго Фауста иміются кое-какія сказанія, которыя относятся къ названному періоду и историческая основа которыхъ вскрывается при близкомъ знакомствіє съ обстоятельствами діла, сообщаемыми западными авторами.

Въ концѣ третьяго столѣтія Арменія признавала верховное покровительство римлянъ. Въ 294 году на персидскій престоль вступиль царь Нарсей. По примѣру отца своего Шапура и изъ явнаго желанія подражать ему, какъ говорить Лактанцій , онъ сдѣлалъ большія приготовленія къ войнѣ и въ слѣдующемъ 295 году вторгся въ Арменію и заняль ее. «Narseus primus, свидѣтельствуеть Амміанъ, Armeniam Romano juri obnoxiam оссиратат ».

Оборона Арменіи противъ персовъ выпала на долю Галерія Максиміана, зятя и соправителя Діоклетіана. Послѣдній, выступая въ Египетъ для подавленія возстанія Ахиллея, приказалъ цезарю Галерію, правившему тогда Иллиріей, отправиться немедленно противъ персидскаго царя. Неопытный и пылкій цезарь отважился завязать бой съ превосходными силами врага въ Месопотаміи между Калиникой и Каррами и потерпѣлъ страшное пораженіе. Презрительный пріемъ, оказанный ему, побѣжденному вождю, Діоклетіаномъ, вызвалъ въ немъ рѣшимость еще разъ попытать счастье въ войнѣ. Галерій перенесъ военныя дѣйствія изъ месопотамскихъ равнинъ на высоты Арменіи, которая считалась «ferme sola seu facilior vincendi via». Новый бой въ горахъ Арменіи увѣнчался блестящимъ успѣхомъ для римлянъ и покрыль имя оскорбленнаго цезаря громкой славой.

Войны Галерія описаны современными историками, Авреліємъ Викторомъ, Евтропіємъ и Руфомъ Фестомъ, писателями IV вѣка. Мнѣ сдается, что память о последнемъ сраженіи Галерія и Нарсея сохранилась и у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lactantius, De morte persecutorum, c. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ammian XXIII, 5. Cp. Eutrop. XXII: Narseus Orienti bellum inferret; a range Aur-Vict. XXXIX: Eodem tempore Orientem Persae ...quatiebant.

армянскаго Фауста. Прежде чёмъ привести отпосящійся сюда, на мой взглядъ, разскавъ Фауста, познакомимся съ обстоятельствами войны по даннымъ упомянутыхъ историковъ.

Аврелій Викторъ, написавшій свой трудъ въ 360 году, говорить:

«Въ то время, когда Іовій (—Діоклетіанъ) отправился въ Александрію (противъ самозванца Ахиллея), онъ далъ цезарю Максиміану приказъ оставить свои предълы (т. е. Иллирію) и двинуться въ Месопотамію для отраженія натиска персовъ. Вначаль онъ потерпьль тяжкое пораженіе, но посившно образовавъ новую армію изъ ветерановъ и новобранцевъ, онъ бросился на врага черевъ Арменію, что является надежной базой и болье легкимъ путемъ побъды. Наконецъ, тамъ же Галерій разбиль царя Нарсея, взяль въ плень его детой и жень и весь царскій дворь. Победа была такъ блистательна, что если бы Валерій (= Діоклетіанъ), по приказанію котораго все делалось, не противился бы, неведомо, по какой причине, то римская власть простерлась бы на новую провинцю. Впрочемъ, часть земель, для насъ болве важная, все-таки была пріобретена; и такъ какъ персы настойчиво требовали ихъ обратно, то снова вспыхнула война, тяжелая и весьма гибельная» — Interim, Jovio Alexandriam profecto, provincia credita Maximiano Caesari, uti relictis finibus in Mesopotamiam progrederetur, ad arcendos Persarum impetus. A quis primo graviter vexatus, contracto confestim exercitu e veteranis ac tironibus, per Armeniam in hostes contendit — quae ferme sola scu facilior vincendi via est. Denique ibidem Narseum regem in ditionem subegit, simul liberos coniugesque et aulam regiam. Adeo victor, ut ni Valerius, cujus nutu omnia gerebantur, incertum qua causa abnuisset, Romani fasces in provinciam novam ferrentur. Verum pars tamen nobis utilior quaesita, quae quum acrius reposcuntur, bellum recens susceptum est, grave admodum perniciosumque. Aur. Victor. De Caesaribus, XXXIX.

Нъсколько обстоятельные сообщение Евгропія:

«Галерій Максиміанъ сначала имѣлъ очень неудачное сраженіс съ Нарсеемъ, встрѣтившись между Калиникой и Каррами, такъ какъ онъ дрался скорѣе необдуманно, чѣмъ малодушно. Съ ничтожнымъ отрядомъ онъ вступилъ въ бой съ многочисленнымъ врагомъ. Обращенный въ бѣгство, Галерій отправился къ Діоклетіану и настигнувъ его на пути (въ Египетъ), былъ принятъ, говорятъ, съ такимъ высокомѣріемъ, что нѣсколько тысячъ шаговъ бѣжалъ въ порфирѣ, какъ разсказываютъ, за его колесницей.

Вскоръ, однако, набравъ войско въ Иллиріи и Мизіи, Галерій вторично сразился съ Нарсеемъ, дъдомъ Ормизда и Шапура, въ Великой Арменіи съ

очень большимъ уситхомъ, благодаря обдуманному плану, а равно храбрости, при чемъ онъ принять на себя даже обязанность развёдчика съ двумя или тремя всадниками. Отбросивъ Нарсея, Галерій разгромить его лагерь, захватилъ женъ сестеръ, дётей его и кромё того множество лицъ изъ персидской знати и персидскую богатёйшую сокровищницу. Онъ самъ убёжать въ окраинныя пустыни своего государства. Поэтому когда Галерій явился съ тріумфомъ къ Діоклетіану, стоявшему тогда въ Месопотаміи съ войскомъ, то былъ принять съ огромнымъ почетомъ». — Galerius Maximianus primo adversus Narseum minime secundum proelium habuit inter Callinicum Carrasque congressus, cum inconsulte magis, quam ignave dimicasset. Admodum enim parva manu cum copiosissimo hoste commisit. Pulsus igitur et ad Diocletianum profectus cum ei in itinere occurrisset, tanta insolentia a Diocletiano fertur exceptus, ut per aliquot passuum milia purpuratus tradatur ad vehiculum cucurrisse.

Mox tamen per Illyricum Moesiamque contractis copiis rursus cum Narseo, Hormisdae et Saporis avo, in Armenia Majori pugnavit successu ingenti, nec minore consilio simulque fortitudine, quippe qui etiam speculatoris munus cum altero ac tertio equite susceperit. Pulso Narseo castra ejus diripuit. Uxores, sorores, liberos cepit, infinitam extrinsecus Persarum nobilitatem, gazam Persicam copiosissimam. Ipsum in ultimas regni solitudines egit. Quare ad Diocletianum in Mesopotamia cum praesidiis tum morantem ovans regressus ingenti honore susceptus est. Eutropii breviarium historiae Romanae. l. IX. c. 24 — 25.

Третій историкъ Р. Фесть о тёхъ же событіяхъ разсказываеть въ слёдующихъ словахъ:

«При императорѣ Діоклетіанѣ имѣла мѣсто блестящая побѣда надъ персами. Цезарь Максиміанъ въ первой схваткѣ, сражаясь при незначительныхъ силахъ съ несмѣтными полчищами, пораженный отступилъ. Онъ былъ принятъ съ такимъ негодованіемъ Діоклетіаномъ, что впереди его колесницы нѣсколько тысячъ шаговъ бѣжалъ въ порфирѣ. Когда же онъ съ трудомъ добился разрѣшенія, набравъ армію изъ предѣловъ Дакіи, вновь попытать счастья въ войнѣ, то самъ цезарь лично предпринялъ развѣдку въ Великой Арменіи вмѣстѣ съ двумя всадниками; и во главѣ 25000 войскъ настигъ непріятельскій лагерь, внезапно напалъ на безчисленные отряды персовъ и предалъ ихъ истребленію. Персидскій царь Нарсой убѣжалъ; жепа и дочери его попали въ плѣнъ и охранялись съ бережнымъ вниманіемъ къ ихъ стыдливости. Восхищенные такимъ отношеніемъ персы сознавались, что римляне не только оружіемъ, но и морально выше ихъ.

Месопотамію вибсть съ пятью затигрскими областями они отдали назадъ. Миръ былъ заключенъ и продолжается до нашего времени на благо имперіи» 1. - Sub Diocletiano principe, pompa victoriae nota de Persis est. Maximianus Caesar prima congressione, quum contra innumeram multitudinem cum paucis acriter dimicasset, pulsus recessit: ac tanta indignatione a Diocletiano susceptus est, ut ante carpentum ejus per aliquot millia passuum cucurrerit purpuratus: et quum vix impetrasset, ut reparato de limitaneis Daciae exercitu eventum Martis repeteret, in Armenia Majore ipse Imperator cum duobus equitibus exploravit hostes: et cum viginti quinque millibus militum superveniens castris hostilibus, subito innumera Persarum agmina adgressus, ad internecionem cecidit. Rex parsarum Narseus effugit; uxor ejus et filiae captae sunt, et cum maxima pudicitiae custodia reservatae. Pro qua admiratione Persae non modo armis, sed etiam moribus, superiores esse Romanos confessi sunt; ac Mesopotamiam cum Transtigritanis quinque regionibus reddiderunt. Pax facta, usque ad nostram memoriam Reipublicae utilis perduravit<sup>1</sup>. Rufi Festi Breviarum, c. XXV.

Какъ можно видъть, разсказы трехъ историковь очень близки другъ из другу и сходятся даже въ отдъльныхъ выраженіяхъ. Возможно, что всё они пользовались общимъ, для насъ нынъ утеряннымъ, источникомъ з. Во всякомъ случаъ достовърность ихъ сообщеній не подлежитъ никакому сомпънію.

Отзвуки описанныхъ событій, какъ миѣ кажется, слышатся и въ армянской литературѣ, именно, у Фауста. Позорное плѣненіе семейства грознаго царя царей было такое необычайное явленіе, что не могло изгладиться изъ памяти страны, служившей мѣстомъ этого позора, не оставивъ слѣда.

Фаустъ разскавываеть объ одномъ интересномъ эпизодѣ, который имъ пріурочивается ко времени царя Тирана, но въ дѣйствительности въ немъ имѣемъ ограженіе занимающихъ насъ событій.

У армянскаго царя Тирана быль необычайный конь, «весь въ яблокахъ, отливающихъ разными тонами, полный отваги, хорошей породы, красиво сложенный, необыкновеннаго роста и длины», словомъ, своей дивной красотой составлялъ предметъ общаго изумленія и восхищенія. Изъ-за этого коня испортились отношенія между царемъ Тираномъ и персидскимъ правителемъ Атропатены, Шапух-Варазомъ. Посл'єдній пожелалъ питьть прославленную лошадь. Владфльцу ея Тирану жалко было съ ней разстаться.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. также гл. XX, гдѣ то же самое приводится сжато.

<sup>2</sup> См. Martin Schanz, Geschichte der röm. Litteratur, München, 1904, стр. 67 и 76.

На требованіе Вараза, онъ послаль ему другого, подходящаго по цвѣту и внѣшности, коня. Подмѣна раскрылась. Обманутый Варазъ пришель въ ярость. Онъ еще болѣе воспылаль негодаваніемъ, когда ему стали шептать о томъ, что человѣкъ, которому жалко было уступить ему какую-то кожу (рѣчь о конѣ), разсчитывая на императора и его силы, замышляеть отнять персидское царство отъ рода Сасанидовъ, говори: «это принадлежало раньше намъ и нашимъ предкамъ».

Варазъ повърилъ доносамъ и доложилъ обо всемъ персидскому царю Нарсею, на что послъдовалъ приказъ покончить съ неблагонадежнымъ царемъ Тираномъ. Съ этой цълью Атропатенскій правитель явился къ нему въ Арменію, якобы для улаженія недоразумѣній. Довърчивый царь принялъ его дружелюбно, оказалъ всяческія почести, между прочимъ, пригласилъ его па охоту. Коварный гость, улучивъ минуту, захватилъ Тирана и отоглалъ его въ плѣнъ къ персидскому царю, послѣ того какъ выжегъ ему слаза раскаленнымъ желѣзомъ.

Расправа въродомнаго правителя съ Тираномъ вызвала въ странъ сильное движение противъ персовъ. Собрались владътельные князья нахарары и на совъщании ръшили обратиться къ греческому императору за помощью, чтобы отомстить за несчастие родного царя. Послами были избраны Сюнійскій князь Андокъ и Аршарунійскій князь Аршавиръ Камсараканъ. Они прибыли въ столицу и вручили императору грамоту съ подарками.

Тъмъ временемъ персидскій царь Нарсей во главъ большихъ силъ вступиль въ Арменію и сталь опустошать ее. Услышавь объ этомъ, императоръ собралъ войско и двинулся противъ персовъ. Онъ остановился лагеремъ подъ городомъ Саталой. Императоръ выбраль двухъ знатныхъ лицъ изъ армянъ, Аршавира и Андока, тъхъ самыхъ князей, которые были посланы къ нему, и вм'ест'е съ ними, самъ переод'вшись крестьяниномъ подъ видомъ торговца капустой, проникъ въ лагерь непріятеля. Персы стояли въ Басіанской области, въ сель Осхь. Лазутчики явились къ нимъ, осмотрѣли все, развѣдали количество силъ и ихъ расположение и вернулись обратно къ себъ въ лагерь. Послъ того греческія войска набросились врасплохъ на персовъ и разбили ихъ на голову. Разня была страшная; едва удалось царю спастись быствомь въ сопровождении единственнаго всадника. Греки взяли персидскій лагерь, и въ числѣ прочихъ къ нимъ попали въ пленъ жены царя и первая жена съ прислужницами. Победоносный императоръ назначилъ князей Андока и Аршавира правителями Арменіи в, осыпавъ ихъ и другихъ киязей щедрыми подарками, возвратился къ себъ въ столяцу.

Персидскій царь Нарсей собраль своихъ приближенныхъ для выясненія причинь постигшаго его несчастія. Туть обнаружилась настоящая подкладка доносовъ Атропатенскаго начальника Шапух - Вараза: изъ-за одного коня онъ вовлекъ своего государя въ войну съ императоромъ и послужилъ виновникомъ неслыханнаго пораженія. Разгивванный царь приказаль немедленно казнить Вараза; затымъ послаль людей къ императору съ предложеніемъ мира и съ просьбой отпустить изъ плівна по крайней мітрів женъ его.

Въ отвътъ на это вмиераторъ Валентъ требовалъ въ особой грамотъ, чтобы сначала персы освободили плънныхъ, уведенныхъ ими изъ Арменіи, и прежде всего армянскаго царя Тирана, объщая тогда исполнить просьбу персидскаго царя. Послъдній согласился и сейчасъ же отпустилъ Тирана изъ заключенія; такъ какъ онъ былъ лишенъ зрѣнія, то по его же просьбъ преемникомъ былъ назначенъ сынъ его Аршакъ. Послъ того были освобождены и возвращены въ Персію семья царя и другіе плѣнные 1.

Разсказъ Фауста носить несколько сказочный характерь. Въ немъ сплетены событія разныхъ времень: персидскій царь Нарсей, правившій отъ 293 по 302 годъ, выставляется современникомъ Тирана, парствовавшаго въ Арменів въ 40-ыхъ годахъ IV віка и оба они ведутъ дъла съ императоромъ Валентомъ, занимавшимъ престояъ отъ 364 по 368 годъ. Тъмъ не менъе нельзя отрицать здъсь отголоска върнаго историческаго событія, именно, войны 298 года, им'вышей несчастнымъ исходомъ пленение семьи персидскаго царя. Сообщения Фауста объ обстоятельствахъ развъдки императора достаточно, чтобы отнести его разсказъ къ Галерію. Мы видъл выше, что и западнымъ историкамъ изв'єстенъ факть развъдыванія самимъ императоромъ вражескаго лагеря въ сопровожденін двухъ всадниковъ. Изъ різн Спнесія узнаемъ, что Галерій выдавалъ себя за посла отъ императора къ персамъ для переговоровъ: "Етероч δὲ τούτου νεώτερον ἀκούεις, οίμαι καὶ γὰρ οὐδὲ είκὸς ἀνήκοόν τινα είναι βασιλέως έαυτον επιδόντος είσω της πολεμίας γενέσθαι έν χρεία κατασκούσης μιμησαμένου σχήμα πρεσβείας, Syn. X.

По армянскому же преданію, сохранившемуся у Фауста, императоръ съ той же цёлью явился въ персидскій лагерь подъ видомъ крестьянина, торгующаго капустой. Сопровождавшіе его всадники были, по Фаусту, армянскіе князья Андокъ и Аршавиръ, тѣ самыя лица, которыя были посланы къ императору съ важной миссіей. У нашего историка указана и мѣстность

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фаустъ, III, 21.

въ Арменіи, гд'в произошло сраженіе, именно, въ дереви Осх'є въ области Басіанъ.

Разсказъ Фауста, какъ мы отмътили, страдаетъ анахронизмами. Это обстоятельство бросилась въ глаза еще Хоренскому. По свъдъніямъ послъднято, при армянскомъ царъ Тиранъ въ Персіи правиль не Нарсей, а Шапухъ. Чтобы сгладить анахронистическія данныя Фауста, Хоренскій готовъ Фаустова Нарсея превратить изъ персидскаго царя въ брата его и претендента на армянскій престолъ. «Персидскій царь Шапухъ, разсказываетъ Хоренскій, услышавъ о смерти Хосроя и о томъ, что сынъ его Тиранъ отправился къ императору, собираетъ большое войско подъ начальствомъ брата своего Нарсея, какъ будто полагаль посадить его на армянскій престоль, и посылаеть въ нашу страну, думая, что она безъ хозяина. Но противъ него выступаетъ доблестный Аршавиръ Камсараканъ вмъстъ съ армянскимъ воинствомъ и даетъ сраженіе въ полъ Мрулъ. Хотя и много армянскихъ знатныхъ нахараровъ пало въ бою, но все же армяне взяли верхъ и изгнали персидское войско и защищали страну до возвращенія Тирана 1».

Имя Аршавира Камсаракана, т. е. того лица, которое согласно Фаусту и Хоренскому было послано къ императору — върный залогь, что рачь идеть о тахъ событіяхь, о которыхъ подробно поваствуеть Фаусть. Хоренскому извъстенъ также эпизодъ о чудномъ конъ Тирана; по въ видахъ опять же устраненія анахронизма Фауста, онъ относить энизодъ къ болве древнему времени, полагая, что существовалъ еще другой Тиранъ, одинъ изъ сыновей Арташеса и преемникъ его. У этого Тирана было, по Хор., «два коня, по безм'врной быстроть быта болье легкихъ, чъмъ Пегасъ; казалось, что они не ступали по землъ, а неслись по воздуху. Однажды некій князь Бузнуни, Датабесй выпросиль позволенія выбхать на нихъ и хвалился, что онъ великолепеве царя». Первый Тиранъ, обладатель пары коней - искусственный литературный отпрыскъ Фаустова Тирана. Эго видно еще изъ того, что Датабей, который, по Хоренскому в жилъ якобы при первомъ Тирапъ, па самомъ дълъ никто иной, какъ извъстный князь Бузнуни, полководецъ отца Тирана Хосроя; по разсказу Фауста, Датабей изм'єниль Хосрою и за это расплатился смертной казнью 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хоренскій, III, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хоренскій, II, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фаусть, III. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Фаустовъ Тиранъ, по Хоренскому, вступилъ на престолъ на 17 году Констанція (ПІ, 11). Во И вступительной главъ у Себеоса, стр. 16, говорится «на 12 году Тирана, на

Чёмъ же объяснить анахронизмъ у Фауста, почему событие 298 года отнесено ко времени Тирана? Чтобы ответить на поставленный вопросъ и тёмъ самымъ, какъ увидимъ, дать новое доказательство справедливости нашихъ соображеній по разбираемому вопросу, мы должны остановиться на договоръ 298 года и проследить последующія событія до воцаренія Аршака.

О результатахъ войны Галерія съ Нарсеемъ Фаусть не вполнѣ освѣдомленъ. Цѣнныя извѣстія имѣюгся у Петра Патрикія, писателя и дипломата VI вѣка. Въ фрагментахъ утеряннаго историческаго труда его сохранился отрывокъ, касающійся договора 298 года.

Послѣ пораженія персидскій царь вступиль вы сношеніе съ императоромы для заключенія мира. Было снаряжено посольство, во главѣ коего стояль любимець царя Аффарбань. Патрикій приводить рѣчь, которую держаль персидскій посоль передъ Галеріемъ:

«Ясно всему человъчеству, что римское и персидское государства — словно два свътила; и подобно очамъ должно каждое изъ нихъ красоваться блескомъ другого, а не свиръпствовать всячески для взаимнаго истребленія. Это не называется доблестью, а скоръе легкомысліемъ и слабостью. Ибо, полагая, что потомки не смогутъ помочь сами себъ, они спъщать покончить со своими противниками. И не слъдуетъ, однако, думать, что Нарсей слабъе всъхъ другихъ царей, но что Галерій настолько превосходить другихъ царей, что имъ однимъ Нарсей по справедливости былъ побъжденъ, хотя и онъ ничуть не усгупаетъ своимъ предкамъ въ достоинствъ.

Послѣ этого Аффарбанъ сказалъ, что имѣетъ порученіе отъ царя, что онъ почитаетъ справедливымъ довѣрять судьбу своего царства гуманности римлянъ, потому онъ и не разбираетъ условій, на коихъ долженъ состояться миръ, и все предоставляетъ усмотрѣнію императора. Одна у него просьба — возвратить ему дѣтей и женъ, и увѣряетъ, что въ случаѣ отдачн ихъ, онъ сочтетъ это за гораздо большее благо, чѣмъ если бы онъ одержалъ верхъ оружіемъ. И сейчасъ онъ не можетъ достойно благодаритъ за то, что они, будучи въ плѣну, не подвергались никакимъ обидамъ, но съ

ними обходились такъ, какъ съ людьми, которые должны были вернуться къ своему (царскому) положенію. Онъ не преминулъ напомнить и объ измёнчивости человёческихъ судебъ.

На это императоръ, видимо, разсердился и, дрожа всёмъ тёломъ, сказалъ, что не къ лицу персамъ напоминать другимъ о превратности человъческихъ судебъ, покуда сами, пользуясь благопріятнымъ случаемъ, не перестаютъ бить людей въ несчастін: «хорошо соблюли вы при Валеріанѣ умѣренность въ побѣдѣ, вы, которые, обманувъ его коварствомъ, захватили и не отпускали его до крайней старости и безславной смерти. Даже послѣ смерти какимъ то постыднымъ образомъ сохраняли его кожу, и смертному тѣлу нанесли безсмертную (для васъ) гнусность».

Такъ возразиль императоръ. Онъ сказалъ, что онъ уступаетъ, но не потому, что персы черезъ свое посольство напоминаютъ о томъ, что надо считаться съ измѣнчивостью человѣческаго счастья (въ этомъ случаѣ надо было еще болѣе возмущаться, если бы принять во вниманіе все сотворенное персами), а слѣдуя по стопамъ своихъ предковъ, у которыхъ принципъ—прадить побѣжденныхъ и бороться противъ непокорныхъ, и приказалъ послу передать царю о великодушіи римлянъ, доблесть коихъ испытана имъ, и обнадежить, что въ скоромъ времени прибудутъ къ нему также плѣнные, согласно приказанію императора» 1.

Объ условіяхъ мира тогь же историкъ сообщаеть слідующее:

«Когда Галерій и Діоклетіанъ съёхались въ Низибинѣ, то, посовѣщавшись вмѣстѣ, отправили въ Персію посломъ Сикорія Прова, магистра меморіи.

Нарсей приняль его радупию въ надеждѣ на то, что было ему объщано, но откладывалъ ауденціи. Точно желая утомить ожиданіемъ посольство Сикорія и тѣмъ сдѣлать его сговорчивѣе, Нарсей повезъ съ собой Сикорія, который догадывался, въ чемъ дѣло, до мидійской рѣки Аспрудія, пока собрались разсѣянные походами въ разныя стороны воины. И наконецъ во внутреннихъ покояхъ дворца, удаливъ всѣхъ остальныхъ и довольствуясь присутствіемъ Аффарбана, Архапета и Варсаворса, изъ коихъ одинъ былъ praefectus praetorio, а другой имѣлъ власть Сумія, приказалъ Прову доложить о своей миссіи.

Главныя положенія посольства сл'єдующія: чтобы 1) римлянамъ им'єть на восток'є Ингелену съ Софеной и Арзанену съ Кордуеной и съ Забдикеной; 2) ръкъ Тигру быть границей обоихъ государствъ; 3) кръпости

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Excerpta Petri Patricii, Ad Romanos, c. XII.

владъній армянскихъ Аршакидовъ, которые тоже признавали верховную власть императоровъ наравнъ съ иберійскими царями.

Армянскіе Аршакиды владіли также Атропатеной и держали гарнизонь, какъ видно изъ неоднократнаго заявленія Фауста, въ городів Гандзаків.

Положеніе, установленное въ 298 году, осталось въ силѣ до 363 года. Все, что въ сообщеніяхъ Фауста не соотвѣтствуетъ или явно противорѣчитъ договорному положенію 298 года, слѣдуетъ признать лишеннымъ историческаго значенія.

Въ приведенномъ выше разсказъ о Тиранъ владътелемъ Атропатены выставляется персидскій царь въ лиц'я нам'ястника Вараз-Шапуха, виновника песчастья Тирана. Н'еть основанія допустить, что персы усп'еди отбить отъ армянъ Атропатену, ибо таковой захватъ, какъ явно противоръчащій договорамъ актъ, вызвать бы отпоръ со стороны императоровъ. Между тымь отношенія двухъ государствъ были мярныя, какъ увидимъ, по крайней мъръ, до смерти Константина Великаго. Правда, со словъ Фауста знаемъ, что при армянскомъ царъ Хосроъ, сынъ и преемникъ Тирдата, персы пытались возстановить свои права на Атропатену, но попытка ихъ не увѣнчалась успѣхомъ. Нашествіе горскихъ племенъ на Арменію, имѣвшее м'єсто въ царствованіе Хосроя, видимо было сочтено персами за благопріятный моменть, и Шапухъ во главь войска вторгся въ пограничныя области Херъ и Заревандъ. Посланное противъ него войско подъ начальствомъ князя Бузнуни перешло на сторону враговъ. Персы прошли победоносно вглубь страны, но на берегу озера Бузнунійскаго (т. е. Ванскаго) потерпали поражение и покинули предалы Арменіи 1.

Вскорѣ, вѣроятно, по кознямъ того же Шапуха послѣдовало возстаніс князя окраинной области Арзанены, по и оно было подавлено и не оправдало надеждъ его вдохновителей <sup>2</sup>.

Эти эпизоды, грозящіе нарушеніемъ мирныхъ отношеній, прошли безрезультатно. Даже Фаусть не придаеть имъ серьезнаго значенія и утверждаеть, что страна пребывала въ покоћ со времени Тирдата до воцаренія Тирана, преемника Хосроя<sup>8</sup>.

Заявленіе Фауста совпадаєть съ тёмъ, что мы знаемъ изъ западныхъ источниковъ. По общему ихъ признанію миръ былъ нарушенъ передъсмертью Константина. Одинъ Евсевій расходится съ ними въ томъ, что

<sup>1</sup> фаусть, III, 8.

<sup>2</sup> Id. III, 9.

<sup>3</sup> Id. III, 17.

первую попытку со стороны Шапуха начать войну относить къ 333 году, когда персидское посольство явилось къ Константину 1. Очень возможно, что поводомъ къ посольству служили сообщаемыя Фаустомъ армяно-персидскія столкновенія. Къ этому моменту, быть можеть, относится другое свёдёніе Евсевія, по которому персы, получивъ отъ императора отказъ на требованіе вернуть пять затигрскихъ областей, послали вторично пословъ съ просьбой не нарушать мира 9.

Если договорное положение 298 года продолжалось до смерти Константина, то сообщение Фауста, что при Тиранѣ въ Атропатенѣ сидѣлъ намѣстникъ персидскаго царя Вараз-Шапухъ, изъ-за котораго возникла война между Шапухомъ и Тираномъ а затѣмъ между нимъ и императоромъ, должно быть признано невѣрнымъ. Возможно, что наличность въ Атропатенѣ персидскаго правителя Вараз-Шапуха надо отнести къ тѣмъ элементамъ анахронистическаго разсказа Фауста, которые восходятъ ко времени Галерія, а не Тирана.

Πο Петру Патрикію, персидское посольство 298 года состояло изъ 'Αγγάρβα καὶ ἀρχαπέτου καὶ Βαρσαβώρσου ὧν ὁ μὲν ὕπαρχος ἦν πραιτωρίων, ὁ δὲ ἔτερος τὴν τοῦ Συμίου εἶγεν ἀρχὴν.

Первое имя 'Αφφάρβα принимается за персидское Adur-farwa изъ Atarō-frōbāg³, а званіе его άρχαπέτης соотвѣтствуеть argapet⁴. Имя второго члена посольства Вαρσαβώρσ-ης можеть быть сопоставлено съ  $\psi_{\mu\mu\nu\nu}$   $\psi_{\mu\nu}$   $\psi$ 

Вообще все, что передаеть нашъ псторикъ о Тиранъ, нуждается въ провъркъ и въ значительной части можетъ быть оспариваемо исторической критикой при свъть свъдъній изъ западныхъ источниковъ.

Въ ръчахъ императора Юліана къ Констанцію имъются нъкоторые цънные матеріалы, касающіеся этого времени, не использованные до сихъ поръ.

<sup>1</sup> Vita Const. IV, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. IV, 57.

<sup>3</sup> Hoffman, Auszüge, p. 36 not 306.

<sup>4</sup> Justi. Geschichte Irans, въ Grundriss d. Iran. Philol. II, 437-8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rawlinson, The sewenth Orient. monarchy, p. 127 not 3.

Послѣ краткаго обзора римско-персидскихъ отношеній, упомянувь о заключенномъ въ 298 г. мирѣ, говоритъ Юліанъ:

«Не въдаю, какимъ образомъ персы нарушили миръ еще при жизни отца твоего и избъгли мщенія всябдствіе кончины его среди военныхъ приготовленій. Ты же поздиве наказаль ихъ за дерзость. Такъ какъ мив придется еще часто касаться войнъ, которыя ты вель противъ нихъ, то пока считаю нужнымъ обратить вниманіе слушателей монхъ на то, что ты сдіблался владыкой трети имперіи въ такое время, когда казалось, что ты не быль положительно подготовлень къ войнъ ни въ отношени оружія, ни людей и ни вообще тъхъ средствъ, которыя необходимо имъть въ изобиліи для такой серіозной войны. Кром' того, накто изъ братьевъ тебя не поддерживаль въ этой войнъ по какимъ то непонятнымъ причинамъ. Не найдется, однако, человека въ такой степени безстыднаго и завистливаго клеветника, который бы не сознался, что ты главный виновникъ существующаго между ними единенія. Начинается война, думаю тяжелая сама по себъ; взбунтовались войска по поводу переворота и оплакивали смерть прежняго своего начальника, обнаруживая желаніе командовать вами, братьями; тысяча другихъ неблагопріятныхъ и тяжелыхъ обстоятельствъ всплывали отовсюду и представляли надежды на войну все болбе мрачными.

«Армяне, старинные наши союзники, терзаемые раздорами, и значительною частью перешедшіе къ персамъ, разоряють собственныя границы. То, что при настоящихъ условіяхъ являлось единственнымъ спасеніемъ, именно, тебѣ принять бразды правленія и дѣйствовать властно, дотолѣ не могло послѣдовать по причинѣ переговоровъ съ братьями въ Пеоніи, которые ты личнымъ присутствіемъ своимъ велъ такъ, что не далъ имъ повода къ порицаніямъ» — 'Арµє́νιсι παλαιοί σύµµαχοι στασιάζοντες καί μοῖρα σφῶν οὐ φαύλη Πέρσαις προσθέµενοι, τὴν ὅµορον σφίσι λησταῖς κατατρέχοντες καί ὅπερ ἐν τοῖς παροῦσιν ἐφαίνετο μόνον σωτήριον, τὸ σὲ τῶν πραγµάτων ἔχεσθαι καὶ βουλεύεσθαι, τέως οὐχ ὑπῆρχε διὰ τὰς πρὸς τοὺς ἀδελφοὺς ἐν Παιονία συνθήκας, ἄς αὐτὸς παρὼν οὕτω διώκησας, ὡς μηδεμίαν ἀφορμὴν ἐκείνοις παρασχεῖν μέμψεως. Jul. Imp. Orat. I. ed. Teub. p. 21 — 22.

Далье, изображая критическое положеніе, въ которомъ засталь имперію Констанцій посль смерти отца — возгорьвшаяся война, постоянныя нашествія, отпаденіе союзниковъ, деморализація войска и общій безпорядокъ въ государственныхъ дълахъ — тотъ же авторъ продолжаєть:

«Послів того, какъ ты покончиль переговоры съ братьями, настало желанное время отдаться находившимся въ опасности государственнымъ дъламъ и привести ихъ въ порядокъ. Быстрымъ ходомъ изъ Пеоніи пока-

зался ты въ Сиріи съ такой скоростью, что даже трудно выразить словомъ. Но для тѣхъ, кто знаетъ, достаточна и попытка. Кто въ состояніи разсказать, какимъ образомъ при твоемъ появленіи все измѣнилось живо, все удучшилось; и не только избавилъ ты насъ отъ давившаго страха, но и вселилъ лучшія надежды на все грядущее. При одномъ твоемъ приближеніи войска оправились отъ деморализаціи и порядокъ былъ возстановленъ».

«Тѣ изъ армянъ, которые перешли къ врагамъ, вернулись немедленно, когда ты изгналь виновниковь бысства къ намъ (царя) начальника этой страны, и убъжавшимъ обезпечилъ безопасный возвратъ въ свои дома. Такъ гуманно обощелся ты съ теми, которые пришли недавно къ намъ и ласково спосился съ теми, которые возвратились изъ быства вместь со своимъ начальникомъ, что одни раскаивались въ томъ, что раньше отпали отъ насъ, другіе же настоящую свою судьбу предпочитали прежнему правленію. Бъжавшіе раньше признавали, что на дълъ научились благоразумію, иные — что они за върность получили слъдуемое имъ вознагражденіе. Ты отличился такой щедротой подарковь и почестей по отношению къ вернувшимся, что имъ нечего досадовать или завидовать своимъ противникамъ, которые благоденствуютъ и удостоены должныхъ почестей» --'Αρμενίων δε οι προσθέμενοι τοῖς πολεμίοις εὐθύς μετέστησαν, σοῦ τοὺς μέν αἰτίους τῆς φυγῆς τῷ τῆς χώρας ἐχείνης ἄρχοντι παρ' ἡμᾶς ἐξαγαγόντος, τοῖς φεύγουσι δὲ τὴν ἐς τὴν οἰκείαν κάθοδον άδεᾶ παρασκευάσαντος. οὕτω δὲ φιλανθρώπως τοῖς τε παρ' ἡμᾶς ἀφιχομένοις ἄρτι γρησαμένου καὶ τοῖς έχ της φυγης μετά του σφων άρχοντος χατεληλυθόσι πράως όμιλουντος, οί μέν, ότι καὶ πρότερον ἀπέστησαν, αὐτοὺς ἀπωλοφύραντο, οἱ δὲ τὴν παρούσαν τύχην τῆς πρόσθεν ἡγάπων μᾶλλον δυναστείας. καὶ οἱ μὲν φεύγοντες ἔμπροσθεν έργω σωφρονείν έφασαν έχμαθείν, οι δε του μή μεταστήναι τής άμοιβής άξίας τυγχάνειν τοσαύτη δὲ ἐχρησω περί τοὺς κατελθόντας ὑπερβολῆ δωρεῶν καὶ τιμής, ώστε μηδέ τοις έχθίστοις σφών εὖ πράττουσι καὶ τὰ εἰκότα τιμωμένοις αχθεσθαι μηδέ βασκαίνειν. Jul. Orat. I. p. 24 - 25.

Слова Юліана, намеки на какія то событія въ Арменіи, несовсёмъ ясны. Изъ нихъ можно заключить, что у армянъ были партіи, состоявшія изъ приверженцевъ персовъ и римлянъ. Персидская партія взяла верхъ и и изгнала противниковъ; тѣ вмѣстѣ съ царемъ (= архонтомъ) нашли убѣжище въ римской территоріи. Императоръ Констанцій примирилъ партін и возстановилъ миръ къ общему удовольствію обѣихъ сторонъ. Но кто же былъ этотъ архонтъ - царь армянскій? Фаустъ не знаетъ случая бѣгства царя къ императору. Онъ разсказываеть о плѣненіи персами царя Тирана,

какъ мы видели. При этомъ царе происходили смуты и тренія между нахарарскими фамиліями, и вероятне всего къ этому времени относятся событія, упоминаемыя Юліаномъ. По словамъ Юліана, смуты въ Арменіи были подавлены Констанціемъ, после того какъ онъ «быстрымъ ходомъ изъ Пеоніи показался въ Сиріи». Въ Пеоніи же находился Констанцій вместе съ братьями по делу раздёла отцовскаго наследія.

Константинъ Великій, какъ извѣстно, раздѣлилъ имперію между тремя сыновьями и двумя племянникамв, при чемъ восточныя владѣнія достались сыну Констанцію и двумъ племянникамъ. Послѣ смерти Константина проваошло избіеніе членовъ боковой линіи императорской фамиліи, во время котораго погибли также его племянники Далматій и Аннибаліанъ 1. Вотъ тогда сыновья Константина съёхались въ Пеоніи для новаго раздѣла имперіи. Весь востокъ остался за Констанціемъ. Переговоры, начавшіеся между братьями послѣ смерти Константина по этому дѣлу, въ 338 году были закончены. Имѣется указъ отъ имени Константина и Константа, изданный въ Сирмів, городѣ Пеонів, въ концѣ іюля мѣсяца 338 года: D. VI k. Aug. Sirmi Urso et Polemio conss (338) Ітрр. Constantinus et Constans AA. ad Catulinum 2.

Указъ подписанъ двумя братьями; отсутствие подписи Констанція можно объяснить тёмъ, что онъ выёхалъ на Востокъ. Дёйствительно, 11 октября того же 338 года онъ находился въ Антіохіи, какъ видно изъ указа его вмени отъ означенной даты. Юліанъ подчеркиваетъ скорость, съ которой Констанцій, послё того какъ покончилъ дёло съ братьями, пересёкъ пространство отъ Пеоніи до Спріи. Возможно, что онъ выёхаль изъ Сиріи незадолго до іюля 338 года, въ каковое время още не успёли разъ- ёхаться его братья.

Констанцій пребываль на Востокі и въ слідующіе годы, какъ объ этомъ свидітельствують указы, изданные имъ въ Лаодикіи отъ 339 года и въ Ангіохіи отъ 341 года в. Появленіе Констанція на Востокі было вызвано войной, объявленной персами. Враждебныя дійствія со стороны персовъ начались еще при жизни Константина, и, по словамъ Евтропія и по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zosime, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cod. Just. VIII хі 1. ed. Krūger p. 338. Въ индексъ того же изданія интересующій насъ законъ носить имена Constantius (вм. Constantinus.) еt Constans p. 499. Издатели замъчають, что въ рукописяхъ часто сившиваются имена трехъ братьевъ, и законы, изданные ими, приписываются то однимъ, то другимъ изъ братьевъ. Въ данномъ случав чтеніе Constantinus вмѣсто Constantius предпочтительнье. Имѣется декретъ Констанція аналогичнаго содержанія на имя того же Катулина, X XLVIII 7. = p. 420.

<sup>3</sup> Cod. Just. VI IX 9 и XI, LXVI 1.

Пасхальной хроникѣ, Константинъ принялъ вызовъ и, выступивъ въ походъ, уперъ на пути въ Никомидін въ 337 году 22 мая въ депь Пягидесятницы 1.

Пользуясь благопріятнымъ моментомъ, когда наслідники Константина были заняты въ Сирмін, персидскій царь Шапуръ (= Шапухъ) перешель Тигръ и осадилъ Низибинъ, сердце Месопотаміи. Осада не вміжа усігіха в персы принуждены были снять ее и уйти: Σαπώρις ὁ Περσῶν βασιλεὺς ἐπῆλθεν τῆ Μεσοποταμία πορθήσων τὴν Νίσιβιν, καὶ περικαθίσας αὐτὴν ἡμέρας ξγ΄ καὶ μὴ κατισχύσας αὐτῆς ἀνεχώρησεν 2.

Это — первая осада Низибина и относится, вероятно, къ 338 году.

Въ связи съ персидскими побъдами находятся и тъ событія въ Арменіи, о которыхъ говорить Юліанъ. Въ столкновеніяхъ двухъ сосъднихъ державъ Арменія играла большую роль, въ большинствъ случаевъ она и служила яблокомъ раздора.

Естественно, что при открытіи военныхъ действій каждая изъ сторонъ старалась заручиться расположеніемъ страны и использовать ея военныя силы. Возможно, что къ этому времени относится и возстаніе Бакура, о которомъ разсказываетъ армянскій историкъ. Надо полагать, что персидская партія въ Арменіи при появленіи войскъ Шапура одержала верхъ и изгнала своихъ политическихъ противниковъ, приверженцевъ пиперской власти, которые вибстё съ царемъ перешли на римскую территорію. Слова Юліана не допускаютъ сомнёнія въ томъ, что партійные раздоры въ Арменіи были улажены именно Констанціемъ послё того, какъ онъ прибылъ на Востокъ изъ Сирмія въ 338 году. Быстрое возстановленіе порядка и возвращеніе царя въ страну, которое Юліанъ ставитъ въ исключительную заслугу Констанцію, объясняется отчасти уходомъ персидскихъ войскъ послё неудачной осады Низибина.

Юліанъ не указываеть имени царл; но по условіямъ времени, поскольку можно судить о нихъ по армянскимъ даннымъ, въ немъ нельзя пе узнать царя Тирана. Очень странно, что Фаустъ ничего не знаетъ о бъгствъ Тирана и его партіи на римскую территорію. Быть можетъ, въ связи съ бъгствомъ находится пребываніе Тирана въ замкъ Бнабелъв, лежавшемъ па южной окраинъ области Софены — сейчасъ небольшая деревня недалеко

<sup>1</sup> Entrop. X 8, bellum adversus Parthos moliens qui iam Mosopotamiam fatigabant XXXI anno imperii aetatis sexto et sexagesimo Nicomediae in villa publica obiit. Chr. Pasch. p. 532, Πέρσαι πόλεμον ἐδήλωσαν πρὸς 'Ρωμαίους καὶ ἐπιβὰς Κωνσταντῖνος λβ΄ ἐνιαυτῷ τῆς αὐτοῦ βασιλείας ὀρμήσας ἐπὶ τὴν ἀνατολὴν κατὰ ἐλθών εως Νικομηδείας ἐνδόξως καὶ εὐσεβώς μεταλλάττει τὸν βίον ἐν προαστείω τῆς αὐτῆς πόλεως. Οτεωда береть и Θεοφανιь p. 50, ποχь годомъ 5828.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chr. Pasch. p. 533. Отсюда береть Өсөфанъ, p. 52, подъ годомъ 5829.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фаусть, III, 12.

отъ Мардина. Констанцій возстановиль его на престолѣ. Вскорѣ персы ворвались въ страну и захватили его, какъ сторонника императорской власти, въ плѣнъ. Возстановленіе его относится, такимъ образомъ, къ 338 году, когда императоръ явился изъ Сирмія. Годъ же плѣненія его выясняется изъ отчета Сингарскаго или Нарсейскаго боя.

Обстоятельства этого сраженія извістны намъ изъ той же Юліановой річн о Констанціи. «Я знаю прекрасно, говорить нашъ панегирикъ, что всі склонны считать сраженіе передъ Сингарой торжествомъ варваровъ (персовъ); я же полагаю, что это сраженіе было одинаково несчастно для обінкъ армій, но твоя доблесть одержала верхъ надъ ихъ счастіемъ, какъ слідовало»—Ойхойу єй оїба, оті паутєς ау μέγιστον φήσειαν πλεονέκτημα των βαρβάρων τον προ των Σιγγάρων πόλεμον. έγω δε εκείνην την μάχην ίσα μέν ένεγκειν τοις στρατοπέδοις τὰ δυστυχήματα, δείξαι δε την σην άρετην περιγενομένην της έκείνων τύχης φαίην αν είκότως 1.

Римляне не хотьли сами наступать, «дабы не дать повода считать ихъ нарушителями мира» (ούχὶ δὲ αὐτοὶ πολέμου μετὰ τὴν εἰρήνην ἄρχοντες ρανεῖεν). Наконецъ персидскій царь даль сигналь къ наступленію, но при видѣ боевого строя римлянъ, испугался и «думаль убѣжать поспѣшно, сообразивъ, что его спасло бы только то, если бы онъ заблаговременно перешель рѣку, которая издревле составляеть границу между нашей и ихъ землей. Разсудивъ такъ, царь даль знакъ сначала къ отступленію задомъ, а потомъ надбавляя постепенно скорость подъ конецъ пустился въ настоящее бѣгство, имѣя при себѣ нѣсколько всадниковъ и передавъ все войско сыну своему и самому вѣрному изъ друзей»— φεύγειν ψετο χεῆναι διὰ τάχους καὶ τοῦτο μόνον οἱ πρὸς σωτηρίαν ἀρκέσειν, εἰ φθήσεται τὸν ποταμὸν διαβῆναι, ӧσπερ ἐστὶ τῆς χώρας ἐκείνης πρὸς τὴν ἡμετέραν ὅρος ἀρχαῖος. ταῦτα διανοηθεἰς ἐκείνος πρῶτον ἐπὶ πόδα σημαίνει τὴν ἀναχώρησιν, καὶ κατ' ὁλίγον προστιθεἰς τῶ τάχει τέλος ἤδη καρτερῶς ἔφευγεν, ἔχων ὀλίγους ἰππέας ἀμφ' αὐτόν, τὴν δύναμιν ἄπασαν τῷ παιδὶ καὶ τῷ πιστοτάτφ τῶν φίλων ἐπιτρέψας ἄγειν².

Замѣтивъ отступленіе персовъ, римскія войска набросились на нихъ. «Схватка имѣла послѣдствіемъ то, что съ нашей стороны пало трое или четверо, а со стороны пареянъ (sc. персовъ) наслѣдникъ престола, захваченный въ плѣнъ, погибъ вмѣстѣ со многими изъ его свиты. При всѣхъ этихъ дѣйствіяхъ персидскій царь пе присутствовалъ даже во спѣ и не остановилъ бѣгства раньше, чѣмъ оставилъ за собою рѣку, ты же наоборотъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Orat. I, p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib., p. 28.

ρασχέπηπη ασέ τηνοστη» — τοῦτο τέλος τῆς μάχης ἐκείνης γέγονε, τρεῖς μὲν ἡ τέτταρας ἀφελομένης τῶν παρ' ἡμῖν, Παρθυαίων δὲ τὸν ἐπὶ τῆ βασιλεία τρεφόμενον ἀλόντα πρότερον, καὶ τῶν ἀμφ' αὐτὸν παμπληθεῖς ξυνδιαφθειράσης. τούτοις δε ἄπασι δρωμένοις ὁ μὲν βαρβάρων ἡγεμών οὐδὲ ὄναρ παρῆν οὐδὲ γὰρ ἐπέσχε τὴν φυγὴν πρὶν ἡ κατὰ νώτου τὸν ποταμὸν ἐποιήσατο 1.

О сингарскомъ сраженіи упоминаєть и Евтропій. По его словамъ, военная д'єятельность Констанція противъ персовъ вообще была неудачна, кром'є сраженія подъ Сингарой: nullumque ei contra Saporem prosperum proelium fuit, nisi quod apud Singaram haud dubiam victoriam ferocia militum amisit.

О немъ знаетъ также Амміанъ. Изв'єстный купецъ Антонинъ, переобжавъ къ Шапуру, и желая возбудить его противъ римлянъ, говорилъ между прочимъ «о сороковыхъ годахъ, когда посл'є ц'єлаго ряда пораженій, дано было ожесточенное сраженіе при Илет и Сингартъ: quadragesimi anni memoriam replicabat, post bellorum adsiduos casus et maxime apud Hileiam et Singaram, ubi accerima illa nocturna concertatione pugnatum est <sup>3</sup>.

Ц'єнное показаніе находимъ и у Феста. Сраженіе на Илейскомъ полів вблизи Сингары называется у него также Нарсейскимъ по имени командующаго со стороны персовъ Нарсея, павшаго въ бою: Narsensi autem bello, ubi Narseus occidit, superiores discessimus. Nocturna vero in agro Eleiensi prope Singaram pugna, ubi praesens Constantius adfuit 4.

Нарсей Феста и есть персидскій наслѣдникъ, сынъ Шапура, тотъ самый, которому поручилъ отецъ команду во время интересующаго насъ боя. Исходъ сраженія римляне считали для себя сравнительно удачнымъ въ виду именно плѣненія Нарсея и его гибели <sup>5</sup>.

Указанное обстоятельство разрѣшаеть, какъ намъ кажется, загадку, почему событія 298 года въ приведенномъ выше разсказѣ Фауста низведены въ царствованіе Тирана. При Галеріи въ 298 году велъ войну съ римлянами персидскій царь Нарсей, сынъ котораго вмѣстѣ съ женой и другими членами царской семьи попалъ въ руки императора. Въ сингарскомъ же бою Констанціемъ былъ захваченъ въ плѣнъ царевичъ, носившій то же имя Нарсей. Въ армянскомъ преданіи у Фауста эти два происше-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ib. p. 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eutr. X, 10.

<sup>3</sup> Amm. XVIII, 5.

<sup>4</sup> R. Fest. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Успѣхъ былъ скорѣе на сторонѣ персовъ; и если они тѣмъ не менѣе отступили, то это объясняется отчасти, какъ полагаетъ Раулинсонъ, смертью наслѣдника Нарсея; Шапуръ былъ потрясенъ печальной участью сына. The sewenth, р. 161.

ствія, относящіяся къ разнымъ моментамъ исторіи, слілись, при чемъ камнемъ преткновенія служили ния Нарсей и аналогичная въ обонхъ случалхъ судьба наследниковъ персидскаго трона.

Если анализъ нашъ веренъ, а соми ваться въ немъ и втъ основанія, то мы должны иризнать, что во время сингарской битвы армянскій престоль занималь именно. Тиранъ. Иначе трудно будеть объяснить, почему витересующій насъ разсказъ у Фауста пріурочень ко времени Тирана. Съ установленіемъ времени означенной битвы, получимъ важную точку опоры для хронологін аршакидскихъ царей.

Сведенія историковъ, касающіяся римско-персидскихъ отношеній за данной періодъ, вообще сбивчивы. Ни Ософанъ, ни Пасхальная хронпка, данными комхъ обыкновенно пользуются изслёдователи, не могуть считаться ръшающими. Въ ръчи Юліана имъется опредъленное указаніе на годъ сингарскаго боя и это указаніе должно быть призначо вернымъ. Разсказывая объ одной осадь Низибина, которая имъла мъсто, по его же указанію, въ годъ возстанія Магненція и убійства Константа, т. е. въ 350 году, Юліанъ замічаєть, «сингарскій бой произошель літь за шесть до этой осады Низибина». Стало быть, означенный бой надо отнести къ 345 году.

Въ этомъ году Констанцій, принимавшій участіе въ бою, действительно находился въ Низибинъ, какъ видно пвъ изданнаго имъ указа:

Imp. Constantius A. Nemesiano com. larg. a. 345. III, IV id. Mai Nizibi. Amantio et Albino conss<sup>1</sup>.

Пребывание императора въ Низибинъ находилось въ связи съ персидской войной и ближайшимъ образомъ съ сингарской битвой. Сингара лежала къ югу отъ Низибина въ горахъ одноименныхъ, называемыхъ нывъ по арабскому произношенію Синджаръ; на южныхъ склонахъ этихъ горъ было расположено и мъстечко Hilea, пріурочиваемое Кипертомъ къ нынъщнему Tepe Hil<sup>2</sup>. Въ следующемъ 346 году мы застаемъ Констанція уже въ Медіолань, какъ явствуеть опять же изъ обнародованнаго имъ указа отъ декабря м'есяца того же года 3. Къ этому времени операціи подъ Сингарой были закончены и вообще война съ персами прекращена, разъ императоръ удалился въ Медіоланъ.

По разсказу Фауста армянскій царь Тиранъ быль взять вь плінь персами до сраженія, въ которомъ паль Нарсей, и лишь послів заключенія мира на его мъсто былъ назначенъ сынъ его Аршакъ. Значитъ, если не

<sup>1</sup> Cod. Just. X, XIX, 3. p. 403.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kleinasien Nsebin.

<sup>Kleinasien Nsebin.
Cod. Just. X, IX, 30.</sup> 

паденіе Тирана, то во всякомъ случай вступленіе Аршака на престоль должно быть отнесено къ 345 году. Віроятніве всего Тиранъ паль въ предыдущемъ 344 году. Выводы, къ которымъ мы пришли, находять подкрішеніе и въ разборі нікоторыхъ послідующихъ фактовъ.

#### 11.

Вскорь возобновились военныя дыствія. Щапурь во главь войска осадиль Низибинь. Осада эта относится къ 350 году. Время было очень благопріятно для персовь, въ виду политическихъ смуть, волновавшихъ тогда Римскую имперію. Нѣкто Магненцій, начальникъ отрядовъ, быль провозглашенъ августомъ въ Галліи и жертвой его самозванства паль Константъ въ 350 году. Другой самозванецъ захватилъ власть въ Иллиріи, Въ этотъ трудный для имперіи моментъ персы открыли военныя дъйствія осадой Низибина. Несмотря на чрезвычайныя приготовленія Шапура, превосходившія всё прежнія, персы не имѣли успѣха и на этотъ разъ. Осажденные отразили аттаки пепріятеля, который послѣ 3-4 мѣсячныхъ тяжелыхъ трудовъ вынужденъ былъ сиять осаду и уйти. Обстоятельства осады изображены у Юліана.

Πος πέ οписанія упомянутой сингарской битвы, нашъ панегирикъ переходить къ разсказу о томъ, какъ Констанцій «ставъ противъ всіхъ, отразиль и толпу тирановъ и силы варваровъ; зима была уже на исходѣ, спустя лѣтъ шесть приблизительно послѣ той битвы, о которой была рѣчь выше (sc. сингарской), пришло извѣстіе, что Галатія (sc. Галлія) примкнула къ самозванцу, возстала противъ твоего брата и убила его — ἡν μὲν γὰρ ὁ χειμών ἐπ' ἐξόδοις ἡδη, ἔχτον που μάλιστα μετὰ τὸν πόλεμον ἔτος, οὐ μιχρῷ πρόσθεν ἐμνήσθην, ἡχε δὲ ἀγγέλων τις, ὡς Γαλατία μὲν συναφεστῶσα τῷ τυράννιῷ ἀδεαφῷ ἐβούλευσέ τε χαὶ ἐπετέλεσε τὸν φόνον» 1.

То же самое творилось и въ Иллиріи другимъ узурпаторомъ.

<sup>1</sup> ib. p. 32.

ἄνδρες, μειράκια, πρεσβυται καὶ γυναικών πλήθος καὶ θεραπόντων, οὐ μόνον των πρὸς τὸν πόλεμον ὑπουργιών χάριν, ἐκ περιουσίας δὲ πλεῖστον ἐπόμενον. διενοούντο γὰρ ὡς καὶ τὰς πόλεις καθέξοντες καὶ τῆς χώρας ἤδη κρατήσαντες κληρούχους ἡμἴν ἐπάξουσι 1.

Персамъ не удалось взять городъ. Къ осадѣ города Юліанъ возвращается еще во ІІ рѣчи, но ничего новаго не сообщаеть, кромѣ мелкихъ деталей по чисто технической части осады. Интересны заключительныя слова его о томъ, что съ того времени Шапуръ «соблюдаетъ миръ и не нуждается ни въ клятвахъ ни въ договорахъ, а предпочитаетъ оставаться дома, если не пожелаетъ императоръ пойти на него и отомстить за смѣлость и безразсудство» — хаі ἄγει πρὸς ἡμᾶς εἰρἡνην ἐх τούτου, хаі οὕτε ὅρχων οῦτε συνθηχῶν ἐδέησεν, ἀγαπᾳ δὲ οἴχοι μένων, εἰ μὴ στρατεύοιτο βασιλεὺς ἐπ' αὐτὸν καὶ δίχην ἀπαιτοίη τοῦ θράσους καὶ τῆς ἀπονοίας ².

Армянское преданіе сохранило память объ осадѣ Низнбина 350 года и участникомъ ел выставляеть армянскаго царя Аршака въ качествѣ союзника Шапура. По вступленіи на престолъ Аршакъ, по словамъ Фауста, послалъ почетное посольство къ императору, «чтобы возобновить договоръ согласія и мира». Аршакъ находился въ персидскомъ плѣну вмѣстѣ съ отцомъ Тираномъ, и послѣ мира, какъ думаетъ Фаустъ, а по нашему, послѣ Сингарской неудачи, Шапуръ согласился, вѣроятно, по настоянію императора возстановить порядокъ въ Арменіи и посадилъ на престолъ вмѣсто Тирана его сына Аршака посльство Аршака, видимо, имѣло миссію завѣрить имперскія власти въ томъ, что хотя армянскій царь и является какъ бы ставленникомъ Шапура, но что онъ желалъ бы жить въ мирѣ съ обѣими державами согласно договору 298 года.

Къ сожальнію, исторія Аршака у Фауста переплетена съ легендарнаго характера житіемъ патріарха Нерсеса. Сейчасъ не входить въ нашу задачу анализъ житія Нерсеса; замьтимъ только, что оно, не чуждое обоснованія на письменныхъ источникахъ, повидимому, существовало отдыльно и затымъ вставлено въ исторію Аршака. Этимъ объясняются ныкоторые анахронизмы, искажающіе историческую обстановку. По Фаусту, въ посольство Аршака входить также Нерсесь; онъ въ столиць выступилъ противъ аріанизма и аріанствующаго императора Валента, за что навлекъ на себя гнывъ его и быль задержань и потомъ сосланъ. Фаусть увъряеть, что задержка Нер-

<sup>1</sup> ib. p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Orat. II, p. 85.

<sup>3</sup> Фаусть IV, 5.

<sup>4</sup> Id. IV, 1.

сеса послужила причиной разрыва дружественных отношеній, и Аршакъ, недовольный поведеніемъ императора, произвелъ набыти на имперскія земли и опустошалъ въ теченіе шести лыть страны Гамирскія (— Каппадокійскія) до города Анкиріи 1.

Участіе Нерсеса въ аріанскихъ спорахъ и ссылка его — легенда, имѣющая тенденцію выставить главу армянской церкви въ качествѣ поборника православія. Приключенія Нерсеса не могли случиться при Валентѣ потому, что тогда армяне находились въ союзѣ съ нимъ и воевали противъ персовъ. Легенда, если только она имѣетъ какую нибудь историческую основу, сложилась, вѣроятно, вокругъ аріанскихъ споровъ времени Сардикскаго собора 346 г., когда нѣкоторые изъ аріанскихъ прелатовъ были сосланы въ Арменію.

Какъ бы мы ни относились къ разсказу Фауста, но несомивнио върно въ немъ одно, что Аршаку не удалось держаться нейтралитета, и онъ склонился хотя бы временно въ сторону Шапура. По смыслу словъ Фауста, Аршакъ колебался въ своей политикъ и не ръшался стать на ту или другую сторопу. Увъщеванія или старанія со стороны заинтересованныхъ державь могли повернуть его въ соотвътствующую сторопу. Онъ ожидаль, что подобные шаги будутъ сдъланы со стороны императора; и передъ персидской осадой Низибина Аршакъ выжидалъ, «кто изъ нихъ призоветь его на помощь, говорить Фаусть; самъ склоненъ былъ итти охотно на помощь греческому императору, но греки не просили его и не оказали ему вниманія и почета».

Совершенно обратно дъйствоваль Шапуръ; по увъренію того же историка, онъ посладъ къ Аршаку людей и уговаривалъ всячески принять участіе въ кампаніи противъ грековъ. Тогда Аршакъ собралъ войско и черезъ Арзанену спустился въ Арвастанъ, т. е. (— въ съверную часть Месопотаміи) и расположился передъ Низибиномъ. По преувеличенному представленію Фауста, армяне не хотьли дождаться прибытія персидскихъ силъ, одни завязали бой и одержали побъду. Въ благодарность Аршаку за такой подвигъ, персидскій царь Шапуръ пригласилъ Аршака къ себъ въ столицу и заключилъ съ нимъ союзъ «нерасторжимой дружбы на въчныя времена». Онъ предложилъ свою дочь Аршаку въ жены и подарилъ ему большую область въ такихъ предълахъ, чтобы Аршакъ, проъзжая изъ Арменіи въ Ктесифонъ, все время пути находился на собственной территоріи 2.

<sup>1</sup> Фаустъ IV, 11.

<sup>4</sup> Pavers 1V, 20.

Въ разсказъ Фауста скрывается извъстная доля исторической правды. У Амміана имъются, какъ мы увидимъ ниже, данныя, подтверждающія слова Фауста. Амміанъ свидътельствують, что Шапуръ всьми мърами старался добиться дружбы Аршака, прибъгая то къ коварству и обману, то къ объщаніямъ. Подъ Низибинскимъ сраженіемъ, гдѣ участвовалъ Аршакъ, надо понять осаду Низибина 350 года. Возможно, что къ объщаніямъ Шапура относятся тѣ территоріальныя уступки, о которыхъ говоритъ Фаусть иѣсколько сказочно. Въ другомъ мъстѣ нашъ историкъ указываетъ болѣе опредъленно на земли, объщанвыя Шапуромъ. Рѣчь шла объ Атропатенѣ¹, которая по договору 298 года принадлежала армянскому царю, но впослъдствіи, со времени возникновенія войны, именно съ 337 года, видимо, была отпята персами. Такъ или иначе Шапуру удалось отторгнуть Аршака изъ подъ вліянія императора.

Союзъ Аршака съ Шапуромъ не длился долго. О разрывѣ его говорить Фаусть, при чемъ причину разлада ищеть по своему обыкновению въ интригахъ и соревновани заинтересованныхъ лицъ изъ числа армянскихъ феодаловъ. Но поворотнымъ пунктомъ въ политик Аршака послужилъ в'вроятные всего прізвуть въ Арменію квестора Тавра съ особой миссіей. Амміанъ передаеть, что въ 17 году Констанція и въ 4 году цезаря Галла, т. е. 354 году, квесторъ Тавръ былъ посланъ въ Арменію: eoque tempore Taurus questor ad Armeniam missus?. Къ сожальнію, историкь замалчиваеть при поражи квестора, но изъ дальнъйнихъ событий нетрудно догадаться, что она заключалась въ возстановлении дружественныхъ отношений между имперіей и Аршакомъ. Дело въ томъ, что и после неудачной осады Низибина 350 года война еще не прекратилась. Обстоятельства сложились такъ, что объимъ сторонамъ выгодно было на время сложить оружіе. Констанція отвлекли возстаніе Магненція, погибшаго въ 353 году, и война съ аллеманами, а Шапуръ перенесъ свои силы на борьбу съ воинственными народностями на окражит имперіи, которыя то враждовали съ персами, то въ союж съ ними нападали на римляпъ 3.

Вскор'в вновь начались враждебные наб'яти персовъ въ Месопотамін. Персидскій вождь Ноходаръ занималь угрожающее положеніе и искаль удобнаго момента, чтобы ударить на наибол'я узвиныя и ста въ направленіи Эдессы 4. Заслуживаеть вниманія то обстоятельство, что говоря о

<sup>1</sup> IV, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Amm. XIV, 11.

<sup>3</sup> Id. XIV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nohodares quidam nomine e numero optimatum incursare Mesopotamiam quotiens copia dederit ordinatus, id. XIV, 3.

набъгахъ и разореніяхъ тъхъ же персидскихъ вождей подъ 355 годомъ, Амміанъ добавляетъ «пипс et Armeniam», т. е. раньше въ 353 г. она опустошали Месопотамію, incursare Mesopotamiam, а въ 355 году распространили свои набъги и на Арменію. Persici duces vicini fluminibus, rege in ultimis terrarum suarum terminis occupato, per praedatorios globes nostra vexabant, nunc Armeniam, aliquotiens Mesopotamiam confidentius incursantes 1— «персидскіе вожди, стоявшіе вдоль ръкъ, отдёльными отрядами безпокоми насъ, въ то время когда ихъ царь быль занять войной на отдаленной окраните собственныхъ земель, и ныите вторгаются дерзко въ Арменію, итесколько разъ въ Месопотамію». Очевидно, произошло въ короткій промежутокъ времени нто такое, что заставило персовъ включить и Арменію въ районъ военныхъ действій. Секреть находится въ отпаденія Аршака отъ союза съ Шапуромъ, — результать дипломатическаго успъха квестора Тавра.

У Фауста сохранились двё даты, которыя неожиданно подтверждають наши выводы, касающіеся хронологіи. По его словать, после разрыва Аршака съ Шапуромъ прошло восемь лёть въ мирё<sup>2</sup>, такъ какъ персидскій царь быль занять войной съ императоромъ и не тревожиль Аршака, но вражда началась, какъ только прекратилась война съ императоромъ. Какъ извёстно, миръ быль заключенъ между двумя воюющими державами лётомъ 363 года. Если ссора Аршака съ Шапуромъ имёла мёсто лёть за 8 до мира, то, значить, она падаеть на 354 годъ — дата, выведенная нами по инымъ, изложеннымъ выше, соображеніямъ.

Далье, Фаусть же передаеть, что вражда Аршака съ императоромъ продолжалась шесть льть, въ теченіе конхъ онъ опустошаль имперскія земли до Анкиріи<sup>3</sup>.

Если примиреніе съ императоромъ состоялось въ 354 году, то начало разрыва, по этому счету, восходить къ 348 году. Аршакъ вступиль на престоль въ 346 году, какъ мы видёли; первые годы были посващены упорядоченію страны, по словамъ Фауста же; а затёмъ уже было отправлено посольство къ императору, приведшее къ печальному разрыву. Интересно, что Іеронимъ, кромѣ извъстныхъ уже намъ осадъ Низибина, упомичаетъ еще объ одномъ сраженіи имперскихъ войскъ съ персами въ 348 году: Сраженіе имѣло мѣсто при Сипгарѣ, но это не то сраженіе, которое мы на основаніи словъ Юліана отнесли къ 345 году. Р. Фестъ тоже свидѣтель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Amm. XV, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фаусть, 1V, 21.

<sup>8</sup> lb, IV, 11.

ствуетъ, что подъ Сингарой произошло два сраженія. По его счету при Констанціи имперскія войска выдержали 9 битвъ, кромѣ легкихъ пограничныхъ стычекъ, изъ нихъ семь вели его вожди, а двѣ произошли подъ Сингарой подъ его личной командой: «novies decertatum est; per duces suos septies, ipse praesens bis adfuit veris et gravibus pugnis. Nimirum Singarenae praesente Constantio et iterum Singarenae Constantiniensi quoque»<sup>1</sup>.

Весьма въроятно, что первое выступление Аршака противъ императора въ союзъ съ Шапуромъ относится именно къ 348 г. Такимъ образомъ, указание Фауста подтверждаетъ наши выводы, къ которымъ мы пришли инымъ путемъ.

Фаусту хорошо извъстенъ мирный договоръ 363 года, заключенный между двумя государствами. Онъ подробно разсказываетъ о послъдовавшей послъ того враждъ и войнахъ Аршака съ персидскимъ царемъ, но ничего не знаетъ о событіяхъ, предшествовавшихъ миру, несмотря на то, что въ нихъ принималъ дъятельное участіе Аршакъ, какъ союзпикъ императора. Армянскій историкъ увъряетъ, что до заключенія мира лътъ восемь Шапуръ скрывалъ свою вражду къ Аршаку и ласковымъ обращеніемъ старался держать Аршака на своей сторонъ въ виду войны съ императоромъ. Въ дъйствительности, Аршакъ въ тъ годы находился въ лагеръ, дъйствовавшемъ противъ Шапура. Событія за это время описаны историкомъ Амміаномъ, современникомъ и даже участникомъ военныхъ дъйствій.

Несмотря на то, что Шапуръ самъ былъ занять подавленіемъ возстанія на отдаленной окраинъ имперіи, его отряды не переставали тревожить врага въ Месопотаміи<sup>2</sup>. Префектъ преторія Музоніанъ узнавъ о томъ, что персидскій царь ведеть войну противъ непокорныхъ народностей и несетъ большія потери, хотѣлъ использовать моментъ для заключенія мира съ персами. Съ этой цѣлью онъ вошелъ въ тайные переговоры съ Тамсапоромъ, командующимъ персидской арміей. Тамсапоръ отнесся сочувственно къ шагамъ Музоніана и доложилъ обо всемъ Шапуру, находившемуся тогда еще въ странѣ Хіонитовъ, съ кѣмъ онъ воевалъ. Письмо дошло до Шапура поздно въ 358 году (въ консульство Даціана и Цереалія)<sup>3</sup>. Онъ уже кончалъ кампанію и, заключивъ миръ, хотѣлъ вернуться домой, когда получилъ письмо Тамсапора. Шапуръ не былъ противъ мира, но полагая, что дѣла противника, очевидно, не важны, разъ онъ идетъ на миръ, онъ хотѣлъ использовать предложеніе римлянъ и прекратить войну на наиболѣе выгодныхъ условіяхъ.

<sup>1</sup> R. Fest. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Amm. XVI, 9.

<sup>3</sup> Id. XVII, 5.

Онъ послалъ къ Констанцію нѣкоего Нарсея съ подарками и письмомъ, паписанномъ въ очень высокомѣрномъ тонѣ:

«Царь царей Шапуръ, причастникъ звіздъ, брать солида и луны, шлю Констанцію Цезарю горячій прив'єть. Я радъ и мив пріятно вид'єть, что ты наконець вступиль вновь на желанный путь и вняль чистому голосу справедливости, наученный самой жизнью въ томъ, какія б'ёдствія нной разъ порождаеть настойчивая страсть кь чужой собственности. И воть, такъ какъ слово правды должно быть непринужденнымъ и свободнымъ, а особамъ высокаго положенія подобаеть говорить то, что они чувствують, то предложение свое я оформлю въ краткихъ словахъ, напоминая, что все то, что я собираюсь изложить, часто развито мной. Что до реки Стримона и Македонскихъ предъловъ владъли мон предки, о томъ свидътельствуютъ и ваши древности. Воть это надлежить инв требовать, инв -- да не будеть высоком врно то, что я говорю — стоящему блескомъ и рядомъ замвательныхъ подвиговъ выше прежнихъ царей. Но мит дорога всюду прямота мысли, къ чему привыкши съ молодыхъ леть, я не совершаль ничего такого, въ чемъ приходилось бы когда нибудь расканваться. Поэтому я должень получить обратно Арменію вмпств ст Месопотаміей, захваченную обманными образоми при моеми дъдъ. У насъ никогда не было принято то, что вы утверждаете, ликуя, что долженъ быть одобренъ всякій благополучный исходъ войны, безразлично отъ доблести ли онъ, или отъ коварства. Наконецъ, если захочешь поступать правильно согласно моему совёту, брось ничтожную часть, приносящую всегда горе и кровопролитіе, чтобы владіть остальной частью въ безопасности: разсуждай благоразумно; въдь и мастера врачебнаго искусства иной разъ и жгутъ и ръжутъ, или ампутируютъ части тёла, чтобы им'ёть возможность пользоваться остальными эдоровыми частями. То же самое делають и звери, которые, какъ только замечають, для чего главнымъ образомъ ихъ ловятъ, покидають то добровольно, дабы имъть возможность жить далее вне страха. И то, конечно, я объявляю, что если мое посольство возвратится ни съ чёмъ, то по исходе времени вимняго отдыха, во всеоружін всёхъ силь, я поспёшу выступить по возможности скорбе, надежду на успъшный исходъ полагая на свое счастіе н справедливость выставленных условій» 1.

«Rex regum Sapor, particeps siderum, frater Solis et Lunae, Constantio Caesari fratri meo salutem plurimam dico. Gaudeo tandemque mihi placet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Переводы изъ Анміана сділаны мною еще пр. 1901—2 годать; послів того вышель прекрасный пероводъ всего Анміана проф. Кулаковскаго, по которому я исправляль свой переводъ при печатаніи статьи.

ad optimam viam te revertisse et incorruptum aequitatis agnovisse suffragium rebus ipsis expertum, pertinax alieni cupiditas quas aliquotiens ediderit strages. Quia igitur veritatis oratio soluta esse debet et libera et celsiores fortunas idem loqui decet atque sentire propositum meum in pauca conferam, reminiscens haec quae dicturus sum me saepius replicasse. Ad usque Strymona flumen et Macedonicos fines tenuisse maiores meos, antiquitates quoque vestrae testantur: haec me convenit flagitare—ne sit adrogans, quod affirmo — splendore virtutumque insignium serie vetustis regibus antistantem. Sed ubique mihi cordi est recta ratio, cui coalitus ab adulescentia prima nihil umquam paenitendum admisi. Ideoque Armeniam recuperare cum Mesopotamia debeo, avo meo composita fraude praereptam. Illud apud nos numquam in acceptum feretur, quod adseritis vos exultantes nullo discrimine virtutis ac doli prosperos omnes laudari bellorum eventus. Postremo si morem gerere suadenti volueris recte, contemne partem exiguam semper luctificam et cruentam, ut cetera regas securus, prudenter reputans medelarum quoque artifices urere non numquam et secare et partes corporum amputare, ut reliquis uti liceat integris; hocque bestias factitare; quae cum arvertant cur maximo opere capiantur, illud propria sponte amittunt ut vivere deinde possint inpavidae. Id sane pronuntio quod, si haec mea legatio redierit inrita, post tempus hiemalis quietis exemptum, viribus totis accinctus, fortuna condicionumque aequitate spem successus secundi fundante venire, quoad ratio siverit, festinabo».

На письмо Шапура императоръ Констанцій отвітиль слідующими строками:

«Победитель на суше и на море Констанцій, вечно Августь шлю горячій приветь брату своему царю Сапору. Я поздравляю тебя съ благополучіемъ твоимъ, какъ будущій, если пожелаешь, другъ; но алчность
твою всегда неуклонную и все обильнее разливающуюся я сильно порицаю.
Ты требусшь Месопотамію, какъ свою собственность, и кромь того еще
Арменію, и советуень отнять у здороваго тела некоторые члены, чтобы
здоровье его въ дальнейшемъ было упрочено твердо — все это следуеть
скоре отклонить чемъ одобрить какимъ-нибудь согласіемъ. Такъ воть послушай правду, не прикрытую задними мыслями, но проврачную и не
бонщуюся пустыхъ угрозъ. Мой префекть преторія, думая, что начинаетъ
дело, ведущее къ общей пользе, заговориль съ твоимъ вождемъ безъ моего
ведома и черезъ какихъ-то неважныхъ людей относительно мира. Мы не
отвергаемъ и не отталкиваемъ мира, лишь бы быль онъ заключенъ прилично
и почетно и ничего не отняль бы оть нашей чести и величія. Вёдь нелено
и почетно и ничего не отняль бы оть нашей чести и величія. Вёдь нелено

п непристойно въ то время, когда рядомъ меихъ нодвиговъ открыты упин, кеторыя зависть къ намъ много разъ закрывала, когда съ уничтожениемъ самозванцевъ весь Римскій міръ подчиняется намъ, уступить то, что мы долго, еще замкнутые въ восточныхъ тъснинахъ, хранили въ неприкосновенности. Да прекратятся также, прошу, угрозы, которыя мечутся на насъ по обычаю: ибо нельзя сомиваться, что не изъ трусости, а изъ скромности мы иногда скоръе принимали вызовъ на войну, чъмъ начинали мы сами. Когда же насъ вызывають, то мы защищаемъ свое имущество кръпкимъ духомъ готовности на все, зная по опыту и традиціи, что ръдко въ какихъ пибудь сраженіяхъ не было удачи римскому дълу, а результаты войны никогда не кончались въ ущербъ имъ» 1.

«Victor terra marique Constantius semper Augustus fratri meo Sapori regi salutem plurimam dico:

Sospitati quidem tuae gratulor ut futurus, si velis, amicus, cupiditatem vero semper indeflexam fusius que vagantem vehementer insimulo. Mesopotamiam puscis ut tuam perindeque Armeniam et suades integro corpori adimeri membra quaedam, ut salus ejus deinceps locetur in solido. quod infringendum est potius quam ulla consensione firmandum. accipe igitur veritatem non obtectam praestigiis sed perspicuam nullisque minis inanibus perterrendam. Praefectus praetorio meus opinatus adgredi negotium publicae utilitati conducens eum duce tuo per quosdam ignobiles, me inconsulto, sermones conseruit super pace. Non refutamus hanc nec repellimus: adsit modo cum decore et honestate nihil pudori nostro praereptura vel majestati. Est enim absonum et insipiens cum gestarum rerum ordine placatae sint aurae invidiae, quae nobis multipliciter inluserunt, cum deletis tyrannis totus orbis Romanus nobis obtemperat, ea prodere, quae contrusi in orientales angustias diu servavimus inbibita. Cessent autem quaeso formidines quae nobis intentantur ex more, cum ambigi nequeat non mertia nos sed modestia pugnas interdum excepisse potius quam intulisse et nostra, quotiens lacessimur, fortissimo benevolontiae spiritu defensare, id experiendo legendoque scientes in proeliis quibusdam raro rem titubasse Romanam, in summa vero bellorum numquam ad deteriora prolapsam».

Отвътное письмо свое Констанцій послаль витсть съ дарами Шапуру черезь особое посольство, состоящее изъ комита Проспера, трябупа и нотарія Спектата и философа Евстанія, мастера убъдительной річн. Посольство имісло янструкцію задержать всячески походъ Шапура, чтобы укрішть сіверныя провинціи.

<sup>1</sup> Ibidem.

Послы представились Щапуру въ Ктесифонь, передали ему дары и «просили мпра при неизмѣнномъ сохраненіи существующаго положенія; помня порученіе императора, послы ни въ чемъ не поступились ни интересами, ни достониствомъ Римской имперіи и стояли на своемъ, что мирный договоръ долженъ быть заключенъ съ тѣмъ, чтобы пи коимъ образомъ не поднять вопроса объ измѣненіи положенія Арменіи и Месопотаміи. Они, задержавшись тамъ долго, когда замѣтили, что настойчивый царь упрямится принять миръ иначе, какъ при условіи признанія его власти надъ этвии областями, вернулись обратно не совершивъ своего дѣла»: poscebantque rebus integris pacem et mandatorum memores nusquam ab utilitate Romanae rei maiestateque discedebant, amicitiae foedus sub hac lege firmari debere adseverantes, ne super turbando Armeniae vel Mesopotamiae statu quidquam moveretur. Diu igitur ibi morati, cum obstinatissimum regem, nisi harum regionum dominio sibi adiucato, obdurescentem ad suscipiendam cernerent pacem, negotio redierunt infecto¹.

Еще разъ пытался Констанцій черезъ другихъ пословъ добиться мира у персовъ, но вновь потерпѣлъ неудачу. Шапуръ не хотѣлъ мириться съ римской властью въ Арменіи и Месопотаміи и рѣшилъ завладѣть ими открытой силой. «Горя сверхчеловѣческой страстью расширить свое царство, говорить историкъ, онъ сталъ готовить оружіе, войска и продовольствіе, взывалъ къ подземнымъ духамъ, вопрошалъ всѣхъ маговъ касательно грядущаго», чтобы съ началомъ весны открыть враждебныя дѣйствія. «Consilia tartareis manibus miscens et praestigiatores omnes consulens de futuris» слова, вполнѣ подтверждающія, замѣтимъ вскользь, характеристику Шапура у Фауста.

Воинственный пыль Шапура поддерживаль нѣкто Антонинъ; богатый купецъ, служившій раньше по счетоводной части у дука Месонотамін и внавшій въ долги по винѣ нѣкоторыхъ лицъ, онъ вынужденъ быль убѣжать къ персамъ, не имѣя возможности расплатиться съ казной, куда были занесены его долговыя обязательства. Онъ собралъ подробныя свѣдѣнія о военныхъ и продовольственныхъ силахъ римлянъ и сообщилъ обо всемъ персидскому вождю Тамсапору, чтобы тѣмъ отомстить своимъ соотечественникамъ за незаслуженную имъ обиду. Антонинъ перешелъ въ Персію со своимъ семействомъ, представился царю въ его зимней резиденціи и былъ принятъ имъ очень радушно и «пожалованъ почетной тіарой, дававшей ему

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Id. XVII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XVIII, 4,1.

право участвовать въ совещанияхъ и высказывать свои миёния»: et apicis nobilitatus auctoritatequs honore participantur mensae regales et meritorum apud Persas ad suadendum ferendasque sententias in contionibus ora panduntur.

Мстительный Ангонинъ всёми силами возбуждалъ Шапура противъ своего отечества. Человекъ образованный и обладающій красноречіемъ, онъ умёль говорить и производить впечатленіе. За царской трапезой, «гдё у нихъ, какъ у древнихъ грековъ, обсуждались военные и другіе важные вопросы», перебежчикъ, всегда трезвый, подбивалъ царя взяться за оружіе съ вёрой въ свое счастье; а самъ съ своей стороны обещалъ поддержку во всемъ (inter epulas sobrius perfuga, ubi de apparatu bellorum et seriis rebus apud cos Graicorum more veterum consultatur.

Имперія не была подготовлена къ войнь; положеніе ея было очень неважно въ особенности на Востокъ. Начальникъ края, префектъ преторія Музоніанъ, отличался безпечностью и пользовался репутаціей продажнаго человъка. Наканунъ войны въ 359 году его смънилъ Гермогенъ; родомъ изъ Понта, онъ зналъ Востокъ, но не проявлялъ военныхъ способностей. Наибол ве подходящимъ для даннаго момента челов вкомъ былъ Урзицинъ, но его преследовали придворныя интриги. Въ 354 году онъ состояль начальникомъ конницы въ Низибинъ, въ слъдующемъ году его перевели въ Галлію, где онъ удачно справился съ самозванцемъ Сильваномъ. Въ 357 году въ должности начальника конницы вновь прибыль на Востокъ въ сопровождени нашего историка Амміана. Противъ Урзицина интриговаль особенно Евсевій, глава царскихъ покоевь, praepositus cubiculi. Пользуясь расположениемъ виператора, онъ добился удаления Урзицина съ Востока въ Италію и назначенія на его м'єсто своего любимца Сабиніана. Удаленіе Урзицина Амміанъ считаль крупной оприбкой: по его мнівнію, въ эту критическую иннуту личность такого боевого вождя, какъ Урзицинъ, прекрасно знакомаго при томъ съ тактикой персовъ, была болъе чъмъ необходима. Смёлый проекть Антонина, одобренный Шапуромъ, быль разсчитанъ на отсутствие Урзицина и на неспособность его преемника. Онъ предлагалъ персамъ не тратить времени и силы на осаду укрѣпленій, а стремительнымъ маршемъ перейти Евфратъ и занять цвътущія провинціи Сиріи, не тронутыя войной со времени Галліена 8.

Императоръ Констанцій неожиданно отм'єниль приказъ и Урзицинь

<sup>1</sup> XVIII, 5,6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XVIII, 5,8.

<sup>3</sup> XVIII, 6.

съ полнути вернулся обратно въ Месопотамію, съ назначеніемъ начальникомъ п'ёхоты. Положеніе его было трудно, т'ёмъ бол'єс, что армія фактически осталась въ распоряженія другого лица.

Урзицинъ поспѣшилъ въ Низибинъ и сталъ укрѣплять городъ. Вскорѣ показались изъ-за Тигра со стороны крѣпости Мавровъ и Сисары передовые отряды непріятеля. Урзицинъ и Амиіанъ вышли за городъ, чтобы загородить имъ путь, но вынуждены были убѣжать черезъ Амудій и Меякариръ въ Амиду.

По распоряженю Урзицина Амміанъ отправился къ сатрапу Кордуены Іовиніану, питавшему тайно симпатін къримлянамъ. Побывавъ заложникомъ въ Сиріи, онъ занимался науками и нынѣ пылалъ желаніемъ вернуться кърпмлянамъ. Поѣздка Амміана имѣла развѣдочныя цѣли. Проводникъ сатрапа повелъ его на высокій пунктъ, откуда видно было на горизонтѣ приближеніе вражескихъ полчищъ. Во главѣ шелъ самъ царь въ блестящихъ одѣяніяхъ, имѣя по лѣвую сторону царя Хіонитовъ Грумбата, а по правую — царя Албаніи; за ними шли другіе мелкіе князья и знатныя лица изъ сосѣднихъ племенъ.

Урзицинъ, располагая всего двумя конными отрядами въ 700 ч., долженъ былъ отступить изъ Амиды къ Самосатъ. Персидскіе вожди Тамсаноръ и Находаръ во главъ 20000 войска, пытаясь отръзать ему путь, настигли его въ горахъ близъ Амиды, разбили отрядъ Урзицина, который едва спасся въ Милитену.

Между твиъ главныя силы подъ пачальствомъ Шапура допли до предъловъ Низибина, а отсюда, по совъту Антонина, повернули на съверъ и, проходя черезъ Bibases, Harren, Maiacarire и Charcha , очутились передъ стънами Амиды. Мужественное сопротивленіе города было сломлено упорствомъ персовъ и нослъ 73 дневной обороны онъ палъ. Амміанъ убъжаль въ Милитену, откуда вмѣстѣ съ своимъ начальникомъ Урзициномъ поѣхалъ въ Антіохію 2.

Изъ Амиды Шапуръ пронесся на югъ къ Сингарѣ, очень важному стратегическому пункту, чтобы, захвативъ его, обезпечить себѣ тылъ со стороны врага, сосредоточивавшаго свои силы въ Антіохіи. Овладѣвъ городомъ, Шапуръ вновь устремился на сѣверъ и осадилъ передовое укрѣпленіе на Тигрѣ Безабде, древнюю Феннку (Phoenica)³, пыпѣ Джезирънбн-Омаръ. И эта крѣпость пала.

<sup>1</sup> Эти пункты существують и понынь и лежать на главномъ пути отъ Дары къ Амидь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. XIX, 8.

<sup>8</sup> XX, 7.

Персидскіе усивхи побудили императора Констанція стать лично во главѣ армін. Въ томъ году, когда римскія крѣпости нали одна за другой, Констанцій съ войскомъ прибылъ въ Кесарію (Каппадокійскую), Mazakam antehac nominatam (XX, 9). Здѣсь онъ узналъ, что галльскіе легіоны, недовольные приказомъ о переводѣ ихъ на Востокъ, провозгласили Юліана императоромъ. Послѣ пѣкотораго колебанія, продолжать-ли путь или итти противъ Юліана, Констанцій послалъ людей къ нему съ предложеніемъ довольствоваться титуломъ цезаря, и самъ готовился къ походу.

Ходили слухи, что персы принимають всё мёры къ тому, чтобы заставить армянскаго царя Аршака отпасть отъ римлянъ и перейти къ Шапуру. Констанцій прекрасно понималь, что если интриги персовъ въ Арменіи достигли бы цёли, то римское оружіс лишится серіозной поддержки; поэтому онъ старался обезпечить себя съ этой стороны, заручившись прочностью союза съ Аршакомъ.

«Констанцій, говорить Амміанъ, призваль къ себ'є армянскаго царл Арсака, приняль его необыкновенно радушно и убъдительно просиль и увъщеваль, чтобы тогь остался намъ другомъ и върнымъ (союзникомъ). Опъ слыхаль, что персидскій царь не разъ пытался, действуя то обманоиъ, то угрозами, то коварствомъ, чтобы Арсакъ, отпавъ отъ союза съ римлянами, перешель на его сторону. Арсакъ миогократно клялся, что онъ скорбе положить жизнь свою, чемъ позволить себ'в измену; и осыпанный дарами вывств со спутниками, которыхъ привель съ собой, Арсакъ вернулся въ свое парство. Впоследствія онъ не решался нарушать данныя обещанія, будучи связанъ съ Констанціенъ многими узами признательности, между коими самое важное было то, что императоръ выдаль за него Олимпіаду, дочь Аблабія, пекогда префекта преторія, бывшую невесту брата своего Константа. Отпустивъ Арсака, Констанцій выступиль изъ Каппадокін н черезъ Милитену, городъ Малой Арменіи, перешедши Евфратъ, прибылъ въ Эдессув — Constantius adcitum Arsacen, Armeniae regem, summaque liberalitate susceptum praemonebat et hortabatur, ut nobis amicus esse perseveraret et fidus. Audiebat enim saepius eum temptatum a rege Persarum fallaciis, et minis, et dolis, ut Romanorum societate posthabita, suis rationibus stringeretur. Qui crebro adjurans animam prius posse amittere, quam sententiam, muneratus cum comitibus, quos duxerat, rediit ad regnum, nibil ausus temerare postea promissorum, obligatus gratiarum multiplici nexu Constantio, inter quas illud potius excellebat, quod Olimpiada Ablabii filiam praefecti quondam praetorio, ei copulaverat conjugem, sponsam fratris sui

Constantis. Quo dimisso a Cappadocia ipse per Melitinam minoris Armeniae oppidum, et Lacotena, et Samosata, transito Euphrate, Edessam venit<sup>1</sup>.

Здѣсь онъ простояль нѣкоторое время въ ожиданіи подкрѣпленій и вышель въ Амиду. Видъ разгромленнаго персами города непріятно подѣйствоваль на императора. Изъ Амиды Констанцій прошель къ Безабде и, послѣ слабой и неудачной попытки овладѣть имъ, удалился въ Аптіохію. Здѣсь ему донесли, что Юліанъ идеть на столицу. Всю зиму 360—361 г. онъ провель въ необходимыхъ приготовленіяхъ для веденія войны противъ внутренняго и внѣшняго враговъ.

Весной ожидалось наступленіе персовъ и императоръ еще разъ дѣлаетъ шаги для укрѣпленія союза съ армянскимъ царемъ и сопредѣльными властителями. Такъ какъ опасались нападенія персовъ съ наступленіемъ весны, то, по словамъ того же историка, «были посланы къ затигрскимъ царямъ и сатрапамъ послы со щедрыми подарками, чтобы просить и увѣщевать ихъ держаться нашей стороны и не замышлять никакого обмана или коварства. Прежде всего Арсака и Мерибана, царей Арменіи и Иберіи, старались подкупать роскопиными одѣяніями и разнообразными дарами, какъ людей, могущихъ нанести ударъ римскому дѣлу, если бы въ такой критическій моментъ перешли на сторону персовъ» — ad Transtigritanos reges et satrapes legati cum muneribus missi sunt amplis, monituri cunctos et hortaturi nostra sentire et nihil fallax temptare vel fraudulentum. Ante omnia tamen Arsaces et Meribanes, Armeniae et Hiberniae reges, cultu ambitioso indumentorum emercabantur et multiformibus donis damna negotiis Romanis illaturi, si rebus tum etiam dubiis descivissent ad Persas².

Вскорт римскіе военачальники, стоявшіе въ Месопотамін, донесли, что персидскія войска, стянутыя къ берегамъ Тигра, собираются открытъ военныя дъйствія. Констанцій поспъшно выгахаль изъ Антіохін въ Эдессу навстручу врага. Однако персы раздумали и неожиданно отошли обратно въ свои предълы. Императоръ вернулся въ Антіохію и отсюда выгахаль въ Константинополь, но въ дорогъ забольль лихорадкой въ Тарсъ и умеръ на станціи Мопсукренть 5 октября 361 года 3.

Императоромъ былъ провозглашенъ Юліанъ. Рѣшивъ продолжать войну съ персами, онъ выѣхалъ въ Антіохію въ іюнѣ мѣсяцѣ 362 года. Слава его и страхъ передъ нимъ распространились далеко и дошли до Востока; отовсюду явились мирныя посольства; «просили о мирѣ также за-

<sup>1</sup> id. XX,11.

<sup>2</sup> id. XXI,6.

<sup>3</sup> XXI, 15.

тигрскіе народы и армяне» Transtigritanis pacem obsecrantibus et Armeniis 1.

Юліанъ лел'єплъ грандіозные планы и думалъ однимъ ударомъ положить конецъ в'єковой вражд'є персовъ и сокрушить мощь государства, причинившаго столько б'єдствій, въ особенности за посл'єднія 60 л'єть, и не разъ истребившаго римское войско до единаго челов'єка 2.

Самоувъренный императоръ, правда, принимать радушно предложение разныхъ народовъ о присылкъ ему помощи, но съ гордостью давалъ имъ знать, что римской державъ не подобаетъ пользоваться внъшней поддержкой, а, наоборотъ, она готова защищать друзей и союзниковъ, если они обратятся къ ней за помощью. «Только Арсаку, царю Арменія, продолжаетъ историкъ, прединсалъ, чтобы онъ, собравъ значительное войско, дъйствовалъ такъ, какъ ему будетъ приказано: куда ему направиться и что онъ долженъ будетъ дълать, вскоръ узнаетъ— Solum Arsacem monuerat Armeniae regem ut collectis copiis validis iubenda operiretur, quo tenderet, quid deberet urgere propere cogniturus» 3.

Послѣ высокомѣрнаго заявленія о ненадобности посторонней помощи, такое исключеніе по отношенію къ армянскому дарю служить лучшимъ доказательствомъ, какую роль играла тогда Арменія и какъ дорожили ея позиціей воюющія стороны.

Въ сочиненіяхъ Юліана сохранилось письмо его, адресованное Ариаку и гласящее:

#### «Арсаку, сатрану Арменін.

Поспівши въ бой противъ враговъ, Арсакъ, скорбе чімъ слово, поднявъ руку противъ персидскаго сумасшествія. Наше вооруженіе и усердіе ставять себі задачей одно изъ двухъ: или отдать должное (т. е. погибнуть), совершивъ великіе подвиги на парелиской землів и причинивъ ужасное (зло) противникамъ, или же, укротивъ ихъ при помощи боговъ, верпуться побідителями къ себі домой, воздвигнувъ памятникъ побіды падъ врагами. Брось поэтому небрежность и обманъ и (забудь) того блаженнаго и обильные дары высокихъ лицъ, расточаемые на тебя и на тебі подобныхъ варваровъ при щедромъ и расточительномъ Констанціи, и нынів подумай обо мнів, Юліанів, верховномъ жреців, о цезарів, Августів, о служителів боговъ и Марса, о сокрушителів франковъ и варваровъ, объ освободителів гал-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XXII, 7.

<sup>2</sup> XXII, 12.

<sup>3</sup> XXIII, 2.

ловъ и италійцевъ. Если ты замышляещь что нибудь другое — вѣдь я знаю, что ты лукавъ, дурной воинъ и хвастунъ, какъ эго показываютъ настоящія дѣла, такъ какъ ты пытаешься скрыть у себя прячущагося врага общей пользы — пока ты откладываешь это (т. е. замыслъ) до выясненія судьбы войны. Намъ довольно союза съ богами для уничтоженія враговъ. Если же судьба рѣшила нѣчто другое — рѣшеніе ея и есть желаніе боговъ — то я приму его безстрашно и мужественно. Знай же, что ты падешь отъ руки персовъ и въ борьбѣ погибнетъ окончательно твой доиъ и армянское царство. Раздѣлитъ съ тобою невзгоды также городъ Низибинъ, какъ объ этомъ вѣщали намъ давно небесные боги.

### Άρσάχη Άρμενίων σατράπη.

'Επείχθητι πρός τὴν τῶν πολεμίων παράταξιν, Άρσάχιε, θάττον ἡ λόγος, την δεξιάν κατά της Περσικής μανίας όπλίσας. ή γάρ ήμετέρα παρασχευή τε χαι προθυμία δυοίν θάτερον βεβούλευται, ή το χρεών άποδουναι έπι τῆς Παρθυαίων ἐνορίας τὰ μέγιστα διαπραξαμένους καὶ τὰ δεινότατα διαθεμένους τοὺς ἀντιπάλους, ἢ τούτους χειρωσαμένους, πρυτανευόντων ἡμῖν των θεων, καλλινίκους έπανελθείν έπὶ τὴν ἐνεγκαμένην, τρόπαια κατά των πολεμίων έγείραντας. πάσαν οὖν ῥαστώνην καὶ φενακισμόν ἀποθέμενος, καὶ τὸν μαχαρίτην έχεῖνον καὶ τὰς τῶν εὖ γεγονότων περιουσίας τὰς εἰς σέ τε κα τους όμοτρόπους σει βαρβάρους υπό του άβροτάτου και πολυτελούς Κωνσταντίου χενωθείσας, νῦν μοι τὸν Ἰουλιανόν, τὸν ἀρχιερέα, τὸν χαίσαρα, τὸν αὕγουστον, τὸν θεῶν τε καὶ Ἄρεος θεραπευτὴν ἐννόησον, τὸν Φραγκῶν τε καὶ βαρβάρων όλετῆρα, τὸν Γάλλων τε και Ἰταλῶν ἐλευθερωτήν. εί δὲ ἔτερόν τι βουλεύσαιο πυνθάνομαι γὰρ εἶναί σε πανοῦργον καὶ κακὸν στρατιώτην καὶ ἀλαζόνα, ὡς τὰ παρόντα μοι πράγματα δείχνυσιν έγθρον γάρ τινα τής χοινής λυσιτελείας λανθάνοντα ἀποχρύπτειν παρὰ σοὶ πειρᾶσθαι' τέως μὲν τοῦτο ὑπερτίθεμαι διὰ την του πολέμου τύχην άρχει γάρ ήμιν ή των θεων συμμαχία πρός την των πολεμίων χαθαίρεσιν. εἰ δέ τι τὰ τῆς εἰμαρμαρμένης χρίνειε θεῶν γὰρ βούλησις ή ταύτης έξουσία άδεως και γενναίως οίσω τοῦτο. Ισθι δὲ ὡς σὺ μὲν πάρεργον ἔση τῆς Περσικῆς χειρός, συναφθείσης σοι παγγενεὶ τῆς ἐστίας και της Άρμενίων άρχης κοινωνήσει δέ σοι της δυστυχίας και ή Νισιβίων πόλις, των οὐρανίων θεών τοῦτο πάλαι ἡμῖν προαγορευσάντων. Iuliani opera, vol. I, epistola 66, p. 589-590.

Письмо это и по форм'й и по содержанію вызываеть серіозным сомийнія: необыкновенно грубый тонъ считается недостойнымъ пера Юліана да и не соотв'єтствуетъ реальному положенію вещей. Императоръ не могъ такимъ оскорбительнымъ языкомъ говорить съ властителемъ, помощь кото-

раго онъ очень цёниль, какъ видно изъ словъ Амміана. Послёдняя фраза письма, касающаяся паденія Аршака и его дома и вообще армянскаго царства, указываеть скорбе на то, что документь составлень послё совершившагося факта гибели аршакидской короны въ Арменіи. Кром'є того, въ
письм'є подъ том рахарітум єхєїмом «того блаженнаго», подразум'євается,
повидимому, Константинъ Великій, при которомъ Аршакъ не могь быть на
престол'є — обстоятельство, тоже поддерживающее сомп'єнія въ подлинности документа.

Въ тонь письма сказалась, безспорно, та злоба, которую должень быль испытать Юліанъ отъ того, что Аршакъ при всемъ желапін, какъ выяснялось впоследствін, не могь оказать помощи римлянамъ. Когда Юліанъ прибыль въ Карры, то узнавъ о томъ, что врагъ уже перешелъ границу, выдёлиль отрядъ въ 30.000 человькъ и передаль его Прокопію съ приказаніемъ маневрировать по берегамъ Тигра и зорко следить за движеніемъ врага. «Онъ поручиль также соединиться, ссли будетъ возможно, съ Аршакомъ и съ пимъ вмёсте пройти быстрымъ набёгомъ черезъ Кордуену, Моксоену, опустошить богатую провинцію Мидіи, Хиліокомъ, и другіе районы ен и затёмъ поспешить къ нему въ Ассирію для оказанія ему помощи, если будеть нужда» — mandabatque eis ut, si fieri potius posset, regi sociarentur Arsaci cumque eo per Corduenam et Moxoenam Chiliocomo uberi Mediae tractu partibusque alliis praestricto cursu vastatis apud Assyrios adhuc agenti sibi concurrerent necessitatum articulis adfuturi 1.

Въ этомъ заключалась военная помощь Аршака и на это указываютъ приведенныя выше слова историка, что Юліанъ приказалъ Аршаку готовиться и ждать его распоряженій.

Юліань самь съ главными силами двинулся по теченію Евфрата на югъ къ столицѣ персидскаго царя. Онъ прошель побѣдоносно до Ктесифона и несмотря на то, что въ генеральномъ сраженіи на Наармалхѣ, по увѣренію Амміана, Юліанъ разбилъ персовь, послѣ того римскія войска предпочитають взять обратный путь. При этомъ однимъ изъ обстоятельствъ, ухудшавшимъ положеніе Юліана, выставляется та «не малая бѣда, что не явился отрядъ, который ожидался съ Арсакомъ и съ нашими вождями, задержанный причинами, указанными выше» — haud exiguum malum, quod nec adminicula, quae praestolabamur cum Arsace et nostris ducibus, adparebant ob causas inpedita praedictas 2. Къ сожалѣнію, въ наличномъ текстѣ

<sup>1</sup> XXIII, 3.

<sup>2</sup> XXIV. 7.

Амміана не им'єтся указанія насчеть причить, задержавших в Аршака, на что ссылается авторъ. Изъ этихъ словъ видно, во-первыхъ, какое большое значеніе придавалось помощи Аршака, во-вторыхъ, Аршакъ вовсе не былъ виновенъ въ томъ, что пе могъ прійги на помощь Юліану. См'єлое предпріятіе Юліана кончилось плохо; при отступленіи онъ палъ, пронзенный стрівой врага 26 іюня 363 г.

(Продолжение слыдуеть).

Н. Адонцъ.

# Христіане и христіанскіе термины у мусульманскаго поэта XII въка въ Багдадъ.

Для характеристики христіанско-мусульманских отношеній въ эпоху арабскаго халифата до сихъ поръ очень редко привлекаются произведения арабовъ-мусульманъ. Я не говорю о сочиненияхъ специалистовъ и такихъ авторовъ, какъ ал-Бйрўнй или ал-Масчудй, которые близко касаются этихъ вопросовъ и поэтому всегда пользовались извъстнымъ вниманіемъ ученыхъ, хотя быть можеть не въ такой мере, какъ этого заслуживаеть сообщаемый ими матеріаль. Я им во въ виду богатую литературу по такъ пазываемому адабу съ беллетристическимъ оттънкомъ, которая оптомъ оставляется въ сторон в по апріорному предположенію, что она ничего не можеть дать. Мив уже неоднократно приходилось обращать внимание на тв интересныя детали, которыя выплывають при изученіи работь писателя IX въка ал-Джахиза<sup>1</sup>; теперь я хочу привести одинь примъръ изъ другой области, которая (нужно оговориться) остается въ пренебреженім и у самихъ арабистовъ-мусульманистовъ, — области поздней арабской ноззіп. Для древней поэзіи работа въ указанномъ направленіи частью произведена I. Cheikho, главнымъ образомъ въ двухъ арабскихъ монографіяхъ<sup>2</sup>, къ сожальнію и до сихъ поръ не вполив вошедшихъ въ обиходъ европейской науки. Вполит в троятно, что аналогичный трудь надъ произведениями бол'те поздняго времени, начиная съ омейядской эпохи, даль бы столь же ц'внные результаты. Въ данный моменть я не имбю въ виду ставить вопросъ

<sup>1</sup> XB, III, 231 H IV, 302 cs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les récits bibliques et les allusions chrétiennes dans la poésie préislamique, Beyrouth 1904 (Оттискъ изъ ал-Машрика, въ дальнъйшент. Шейх о <sup>1</sup>) и Le christianisme et la littérature chrétienne en Arabie avant l'Islam, II partie (въ ал-Машрика за 1913 годъ; въ дальнъйшенъ Шейх о <sup>2</sup>).

сколько-пибудь шпроко, а лишь хочу привести одвиъ примъръ, подвернувшійся миъ, — не скрою, — нъсколько случайно.

Изучая для своихъ цёлей произведенія одного поэта XII вёка, я обратиль винманіе на встрівчающійся у него терминь изъ области христіанскаго культа — برشان рапія eucharisticus, который быль мий извістень до тіхть норь только въ діалектическомъ употребленіи современной Сиріи, но не зарегистрованъ, какъ мий казалось, въ литературныхъ намятникахъ. Это обстоятельство заставило меня боліве внимательно просмотріть произведенія, именно съ указанной точки зрінія. Сколько-пибудь полной картины, конечно, не получилось, такъ какъ и самый матеріалъ средняго качества, но ийкоторыя черточки не лишены интереса и своимъ наброскомъ я хочу ноділиться съ читателями Христіанскаго Востока.

Сибт-иби-ат-Тачавизй (ум. 583/1187 г.), одинь изъ многихь поэтовъ эпохи упадка чаббасидской династін і, своимъ талантомъ не выділяется среди другихъ. Если и вкоторые арабские ученые признаютъ его круппЪйшимъ поэтомъ за два предшествовавшихъ ему въка<sup>2</sup>, то въроятите всего объясияется это темъ, что трудно найти хоть одного арабскаго поэта, о которомъ не существовало бы аналогичнаго отзыва какого-нибудь ученаго. Изученіе его произведеній, изданных В. S. Margoliouth'омъ вы Каирі въ 1903 году з, говорить скорбе за то, что они болбе интересны для историка, чемъ для изследователя поэзіп. Ибп-ат-Тачавизи былъ современникомъ знаменитаго Салах-ад-дина (ум. 589/1193 г.), когорому адресовано и всколько хвалебных в ньесь; вы придворной бюрократія Багдада опъ запималь до постигшей его слепоты довольно видный пость, п въ его стихахъ изръдка проскальзываеть тогь или другой памекъ на современность. Опред'вленное положение въ обществ в позволяеть считать и отношеніе его къ христіанамъ обычнымъ для средней интеллигенціп багдадскаго мусульманства въ XII вікі.

<sup>1</sup> О немъ см. Brockelmann, Geschichte der arabischen Litteratur — I, 1898, 248—249 и Зейдант, تاريخ آداب اللغة العربية —III, Капръ 1918, 24 (Указанную здъсь литературу о немъ можно дополнить есылкой на а ç- Çафадії, نكت الهميان في نكت العميان في نكت العميان العميان في نكت ال

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Иначе говоря, эти критики считають его напослъбе выдающейся величиной послъ ал-Мутанабби.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Изданіє выпущено въ 1905 году и въ Европъ съ другой обложкой подъ заглавіем са Сагтіва Muhammadis Ubaidallahi f. dicti Sibt ibn-al-Ta'āwidhi ex codicibus Bodleianis edita et vocalibus indicisque instructa a D. S. Margoliouth, Halis Saxonum 1905 (Отъ камрскаго оно отличается только коротенькимъ преднеловіемь и спискомъ Corrigenda in vocalibus. Само изданіе носить нъсколько «восточный» характеръ: исполнено оно только по нъсколькимъ изъ извъстныхъ рукописей, текстъ комбинирустся по этимъ источникамъ субъективно, наріанты не приводятся, пъкоторые стихи опускаются въскольку и т. д.).

Если поставить вопросъ, какія понятія соединялись съ представленіемъ о христіанахъ въ древней Аравіи, можно не колеблясь отвътить --грамотность и вино. Оба фактора шли къ центру съ съвера и юга Аравіи изъ болье культурныхъ странъ; носителями обоихъ являлись представители чуждыхъ религій — въ большей мъръ христанской, въ меньшей іудейской. Посль Мухаимеда съ распространениемъ ислама обстоятельства перемьнились. Если у поэта омейндской эпохи ал-Фераздака во 2-ой половинь VII въка равеми (рансодомъ) быль попрежнему христіанинъ 1, такъ какъ на обязанности его лежала и запись произведеній, то съ другой стороны его современникь, истый бедуннь, Зу-р-Румма уже самь умыль писать, доти и счигаль нужнымъ это скрывать для поддержанія своего престижа 2. Грамотность, такимъ образомъ, начинала распространяться и переставала считаться отличительной особенностью представителей другой религіи. Характернымъ признакомъ христіанъ въ чаббасидскомъ халифать служить теперь знакомство съ «пришлыми» (по терминологіи арабовъ) науками: математикой, медициной, философіей и пр. Уже съ начала ІХ віка этоть признакъ падолго остается за ними, какъ въ извъстной мъръ за евреями и сабіями<sup>в</sup>. Поэтому мы видямъ, что и въ XII веке Иби-ат-Тачавизи пе находить лучшей похвалы для своего мецената, какъ сказать (188,32)4: «Благодаря ему всё мои жалобы прекратились: и удалиль ихъ точно при помощи самого Бохтйшу» 5.

Въ противоположность грамотности, вино продолжаетъ соединяться въ мусульманскомъ представленін съ христіанами и во времена нашего поэта. Связанные съ этимъ образы и картины настолько разнообразны и субъективны, что неть никакой возможности видеть въ нихъ только литературный пріемъ или шаблонъ. Въ грустную минуту своей жизни Сибтъ обращается къ прілтелю-христіанину съ просьбой прислать вина «изъ запаса монаховъ, безъ котораго до скончанія в'іка не обойдется ни одна келлія католикоса» (207,5). Онъ готовъ поклоняться вину, какъ iepen, на заръ и вечеромъ (ib. a). Вино это — «дочь епископовъ и діаконовъ» (192,15), «воспитанница іерея и діакона» (320,э). Для загородныхъ попоекъ горожане арабы чаще всего направлялись въ монастырь еще со времень омейядских в халифовъ; у Иби-ат-

<sup>1</sup> И. Крачковскій, Абў-л-Фараджъ ал-Ва'ва дамасскій, П. 1914, 70, пр. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Кутейба والشعر والشعراء (пад. de Goeje), 383,3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. XB. IV, 304 c.1.

<sup>4</sup> Ссылки даются по изданию Margoliouth'a съ указанісять номера стихотвореній и стиха.

<sup>5</sup> Извістная фамилія врачей-несторіанъ при первыхт. 'аббасидскихть халифахть (см. Enzyklopaedie des Islam -- I, 626).

Та'авизи мы находимъ живую картину того, какъ сонный монахъ выносить неожиданному ночному посътителю вино (154,14-18):

«Не разъ я останавливался въ монастыръ, когда хозяинъ монастыря уже дремалъ.

И вставаль онь ко мив, спросонокъ торопливо высъкая огонь.

Языкъ его, связанный нациткомъ, какъ будто бы постигала и мота.

И приносиль опъ его (= вино), какъ солице, посылавшее въ наполненные имъ кубки утреннюю зарю.

Я не торговался съ нимъ за въсъ, и онъ не жадничалъ, отмъривая...».

Влескъ и великольпіе христіанскихъ празднествъ влекли несомивно и мусульманъ на богослуженіе; Ибн-ат-Та'авйзй не можеть забыть про видъннаго имъ въ «Лисичьемъ монастырь» (Дейр-ас-са'алиб) красавца-послушника «въ одъяніи монаха» (33,2). Какъ христіане справляють свои разговины, онъ тоже хорошо знаеть: другому своему пріятелю онъ пишеть, что готовъ пропоститься съ нимъ хоть пятьдесять дней лишь бы потомъ получить въ награду, какъ монаху, христіанскаго вина, сладостей и просфоръ (260,4 сл.):

- 4. «Я буду поститься ради вашего поста пятьдесять дней, удаляясь отъ всего запретнаго, недозволеннаго.
- 5. Я буду избътать (мяса) заколотыхъ, не по необходимости, а ради своего обязательства;
- 6. добровольно, не оставляя себ в никакого извиненія, я даже брощу изъ сочувствія къ вамъ пить вино,
- 7. пока дни не соберуть насъ вмъстъ съ вами межъ кувшиномъ и чашей....
- 13. И если ты завершишь (пость) сладостями а въдь твоя щедрость не можеть остаться безъ завершенія —,
- 14. то получишь отъ меня свободную хвалу и избавишься отъ всякихъ упрековъ.
- 16. Сильна жадность у меня еще и къ просфорѣ, но теперь не время говорить».

Другой разъ, недовольный отсутствіемъ болье реальныхъ подарковъ, онъ иншетъ тоже къ другу (288,4-9):

«Прошелъ уже годъ и повернулся вслѣдъ за нимъ неторопливо второй,

а отъ него нътъ у меня ничего, кромъ посылокъ съ просфорными хлъбами,

точно я монахъ въ келліп среди какихъ-нибудь келлій Наджрана.

Послушай же — да будеть тебь благо! — поэта, который продаеть теб'в стихи за ленешки:

Разговейся и отпразднуй свою задержку отправлять мий должное за 1000 нисановъ (= апрелей)!

Нъть у меня жадности къ сластямъ, а о тебъ и просфоръ (довольно сказать) два слова».

Титуль католикоса отывченный выше и место действія — Багдадь дають намъ возможность опредълить, хотя и приблизительно, съ какими христіанами пренмущественно им'є д'є до Иби-ат-Та'йвйзй. Одинъ современный ему писатель Ибн-Хамдунъ 1 сохраниль въ своей «намяткы» (Тажира) интересную жалованную грамоту, данную халифомъ католикосу несторіанъ въ Багдадѣ 'Абдйшö' <sup>9</sup>. Такъ какъ по другимъ источникамъ намъ известно, что онъ быль избранъ въ 533/1139 году<sup>8</sup>, то этоть документь несомившю характеренъ и для времени пашего поэта. Изъ него вытекаеть, что въ Багдад'в главную роль среди христіанъ въ XII в'єк в играли несторіане, и ихъ католикосъ считался даже оффиціально признаннымъ главой всёхъ христіанскихъ исповеданій, кроме своего собственнаго, --- яковитовь, мелькитовь и «румовь» 4. В вроятно, и Ибн-ат-Тачавизи находился по преимуществу въ общении съ несторіанами.

Воздъйствіе христіанскаго міра на нашего поэта послів приведенныхъ общихъ замъчаній еще отчетливье выступаеть при простомъ перечив словь, имфющихъ отношение къ христіанамъ и отмъченныхъ мною при знакомствъ съ его произведеніями в.

множ. отъ أسافن — епископъ (192,15 вино — «дочь епископа»). Слово греческое, перешедшее черезъ арамейскій (ср. Шейх б 2, 592); контское

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ym. 562/1167 r. (Brockelmann, op. cit. I, 280—281, № 8).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ее издаль съ англійскимъ резюме Amedroz из JRAS за 1908 года, стр. 447-450 (изложеніе) и 467-470 (тексть по лондонской рукописи). Издателю осталось неизвёстнымъ, что текстъ былъ напечатанъ по двумъ рукописямъ (берлинской и лондонской) въ ал-Машрики сще за 1899 годъ — т. II, 853-355.

<sup>3</sup> Amedroz, l. cit. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> lb. 448 и 450, текстъ — 468.

<sup>5</sup> Въ связи съ этимъ характерно, что ничего подобнаго нельзя установить по отвопиенію къ евремиъ, хоти они тоже играли извістную роль въ Багдадів. Единственный разъ лицо одного еврея по безобразію сравнивается (162,7) съ лицомъ Мардохея (? رُمُرٌ كُونَشَى).

<sup>6</sup> Кром'т двух'ть упомянутых ты уже сокращеній въ дальнайшем ть сокращенно цитуются слъдующія работы: Belot [Vocabulaire arabe-français, 6-me éd., Beyrouth 1899], Dozy [Supplément aux dictionnaires arabes], Frankel [Aramäische Fremdwörter im Arabischen].

посредство, которое допускаетъ Fränkel (275), менѣе вѣроятно, такъ какъ слово имѣется уже въ до-исламской поэзіи (Шейҳо̄ ³, ів.). Употребляемая поэтомъ форма множественнаго рѣдка; обыкновенно أُسَافَفَة.

— просфора, хльбъ евхаристін (260,16 288,5, 9 — упоминаніе какъ лакомства). Арабизованная форма арамейскаго معنف (Payne Smith, Thesaurus Syriacus 3305). До сихъ поръ слово было извыстно только изъ современнаго арабскаго діалекта въ Сиріи (Dozy I, 72; Frankel 278; Belot 27, 1007), гді опо употребляется какъ въ упомянутомъ значенін, такъ и въ смыслів антечной облатки. Въ литературныхъ арабскихъ намятникахъ, тімъ болье старыхъ, насколько мнів извістно, оно не было зарегистровано.

جائليق — католикосъ (207,6 — въ его келлін вино не переводится). Слово греческое, перешедшее черезъ арамейское посредство (Fränkel 275—276; Belot 70, 1008); въ старой поэзін изв'єстно (Шейхов 592).

жодятся изображенія и дамиады). Слово, не им'вющее удовлетворительнаго этимологическаго объясненія изъ арабскаго языка. Соблазнительная гипотеза Fränkel'я (274) о передач'в имъ звіопскаго பிட்டுப் — мёкўёрйб (= южн. араб. مكراب), принятая рядомъ ученыхъ (въ томъ числ'в Шейҳö, Chrestomathia arabica, Beryti 1897, 210 прим. д; ср. Dillmann, Lexicon lingae aethiopicae, 836—837), отвергнута Praetorius'омъ (ZDMG — LXI,621) и Nöldeke (Neue Beiträge zur semitischen Sprachwissenschaft — 52 прим. 3) по фонетическимъ соображеніямъ. Такимъ образомъ, попрежнему продолжаеть оставаться пеясной семасическая исторія слова, имъющаго слишкомъ разнообразныя значенія (ср. Шейҳö² 430 и Nöldeke, l. cit.); не мен'ве поразительно, что корень ער игравшій такую важную роль въюжно-арабскомъ лексикон'в, не оставилъ никакихъ сл'єдовь въ с'вверно-арабскомъ (ср. Бартольдъ, Исламъ, П. 1918, стр. 10). Слово хорошо изв'юстно въ ст.-арабской поэзія (Шейҳö¹ 31, Шейҳö² 430).

كُمْنَهُ (140,19), множ. کُمْنَهُ (11,1)— изображеніе, статуя (идеалъ красоты). Слово арамейское (Fränkel 272), хорошо изв'єстное въ старой ноэзів (Шейх $\bar{0}$  1 32, Шейх $\bar{0}$  2 681—682).

— монастырь (154,14 — тамъ производится покупка випа; 33,1 — въ собственномъ имени «Лисичій монастырь»). Слово арамейское (Fränkel 275), рано вошедшее въ языкъ (Шей $x\bar{v}^1$  34, Шей $x\bar{v}^2$  774).

- نمّى — находящійся подъ защитой договора, не мусульманинъ

(140,48 — сравненіе съ его костюмомъ). Слово арабское, закрѣпленное въ употребленіи юридической терминологіей.

رامِب (33,2 288,6), множ. رُمْبان (207,6)— монахъ. Слово арабское (см. Fränkel 267—268, Бартольдъ, ор. сіт. 10), играющее больтую роль въ поэтической терминологін древней эпохи (Шейҳо̄¹ 36—38).

— поясъ (33,4 140,13 — принадлежность костюма монаха). Слово, повидимому, греческаго происхожденія (Шейхо, Chrestomathia 441 s. v.); о его роли въ одеждъ см. Dozy, Dictionnaire des vêtements 196. Въ старой поэзін встръчается ръдко (Шейхо в 856).

Слово арамейское (Frankel 276, Belot 387, 1010); форма множественнаго числа ви. обычнаго شامسة до сихъ поръ зарегистрована только у поэта IX въка ал-Бухтурй (Йакутъ, изд. Wüstenfeld'a II, 830 — Шейх $\bar{o}^1$  36). Само слово встръчается и въ древномъ періодъ (Шейх $\bar{o}^2$  594).

صِيار — отличительный знакъ (140,48— въ одеждѣ зимміевъ). Слово арабское, того же порядка, какъ и ذِمِّى.

قَسّ (207,7) и قَسّ (320,9)— iepeй. Слово арамейское (Frankel 275, Belot 636), въ объ́яхъ формахъ извъ́стное въ старой поэзіп (Шейхо з 5, Шейхо з 593).

і (207,6 288,6), множ. وَلَايات (288,6)— келлія. Слово греческое, перешедшее черезь арамейское посредство. Fränkel (275) знаеть только форму قلية, на основаніи Castell'я; только се упоминаеть и о. Anastase (ал-Машрикъ III, 1900, 69). Dozy (II, 401—402) настанваеть по неизв'єтнымъ основаніямъ на форм'є قلاية, отрицая другія (раз قلدة пі قلية пі قلية), но ср. еще Веlot 658. Въ старой поэзіи слово встрічается очень різдко (Шейхо з 775).

غناديل (множ. отъ فناديل) — лампады (11,45 58,32 — сравнивается съ ними блескъ красивыхъ лицъ). Слово греческое, перешедшее черезъ арамейскій (Fränkel 95). Бол'є старыя цитаты мн'є неизв'єстиы.

سر (множ. оть کنیسَة — церковь. Слово еврейское (Fränkel 275), перешедшее черезъ арамейскій (Nöldcke, Neue Beiträge... 37, пр. 3).

Въ до-исламской поэзін неизв'єстно и зам'єняется обыкновенно уда (Шей  $x \bar{v}^1 29 - 30$ , Шей  $x \bar{v}^2 677$ ).

نوافیس (множ. отъ نوافیس) — било (49,6). Слово арамейское (Frankel 276, Nöldeke, ор. cit. 188), очень распространенное въ старой поэзін (Шейхо за 33—34, Шейхо за 682—684).

И. Крачковскій.

II. Январь 1918 г.

## Къ біографіи священника Филиппа Кайтмазова (XVIII въка) 1.

Со временъ Антонія I, католикоса Грузіи, какъ извістно, начинается новая эра въ исторіи грузинской литературы. Это была эпоха, когда пыпно расцивтивая, начиная съ XII—XIII стольтій, грузинская сивтская подражательная литература какъ-будто совершенно засловила теченія философскобогословской мысли, бывшія въ ходу особенно съ конца Х вѣка, — эпоха, когда почти счигались забытыми традиціи отцовь святогорцевь и петрицонцевъ. И воть въ такую именно эпоху умственнаго затишья на грузинскомъ литературномъ небосклонъ появляется яркая звъзда, въ лицъ католикоса Антонія, который благодаря присущимъ ему глубокому уму и жельзной воль, соединеннымъ съ благороднымъ патріотизмомъ и истинною преданностью Христову ученю, сумыть предохранить грузинскую философско-богословскую мысль отъ паденія и направить ее, эту мысль, по новому жизненному пути, приведшему изстрадавшійся подъ постояннымъ персидско-турецкимъ игомъ народъ къ нъкоторому религозно-умственному подъему. Между прочимъ, по почину Антонія I, въ Тифлись и Телавь были открыты духовныя семинаріи, ям'тышія цітью подготовлять грузинскихъ юношей къ церковно-общественной и учепо-недагогической дъятельности, и, такимъ образомъ, грузинская образованность была поставлена на должную высоту.

Однако, задавшемуся «мыслью обновить школу и внести новый лучъ просвъщенія въ общественную жизнь», «Антонію І», — выражаясь словами Л. С. Хаханова, — «необходимо было воспользоваться услугами армян-

<sup>1</sup> Настоящая статья составляеть собою одну изъ главъ доклада моего на тему «Арменовъды-грузины и грузиновъды-армяне на поприщъ древнегрузинской литературы», прочитаннаго, на армянскомъ языкъ, 1 ноября 1916 г. въ засъдани Армянскаго Этнографическаго Общества.

скихъ и католическихъ духовныхъ особь» 1. И вотъ мы видимъ, какъ опъ, Антоній, приближаетъ къ себѣ, съ одной стороны, «іерея Филиппа, родомъ изъ армянъ» (ფილიპპე ხუცესი სომეხთა გგარისაგანი), а съ другой — «нѣкоего іеромонаха Іоанна изъ латыняпъ» (იოანე გინმე ხუცეს-მონაზონი ლათინთა-განი 2). При этомъ особенно цѣнны были для Антонія услуги, оказываемыя ему священникомъ Филиппомъ, который, кстати сказать, былъ не только его ближайшимъ сотрудникомъ въ сферѣ учено-литературной дѣятельности, но и его задушевнымъ другомъ.

Насчетъ священника Филиппа мы, къ сожалѣнію, не располагаемъ почти никакими біографическими матеріалами. Извѣстно только, что онъ, будучи выходцемъ изъ владѣній князей Орбеліани, являлся — по національности природнымъ армяниномъ, по происхожденію же своему грузинскимъ дворяниномъ. Что же касается его фамиліи, то она указывается въ пѣкоторыхъ источникахъ, какъ «Кайтмазашвили» (дълодъвъ досто), гезр. «Кайтмазинвили» (дълодъвъ досто), — очевидно, отъ арм. «Кайтмазяні» (Диробицью), т. е. «Кайтмазовъ» (если въ основѣ ея принять имя «Кайтталмазъ»).

Извыстная въ печати историко-литературная статья анонимнаго автора подъ заглавіемъ деобр убудо уколужов дудовежоводов Краткій очерко о прузинских литераторахо, изданная Е. С. Такайшвили и приписываемая последнить царевичу Теймуразу (съ пріуроченіемъ времени написанія ея къ 1820—1827 гг.), при обрисовке заслугь каждаго изъ деятелей на поприще грузинской литературы не оставляеть безъ вниманія и этого Филиппа. Здесь Филиппъ упоминается въ ряду «армянскихъ ученыхъ [, пребывающихъ] въ Тифлисъ» (формовить добр водобо), каковыми были: варданеть Захарій, тер-Филиппъ, тер-Петросъ, тер-Давидъ и тер-Самуилъ въ Говоря о варданеть Захаріи Матинянь или Мадинашвили (възвор зъбор зъбо

ტერ-ფილიპესათგის. ესე იეო ზედ მიწევნილი ფილოსოფოსი მზქგავსი ზემოხსენებულის გართაპეტისა. ამანაც მრავალნი მოწაფენი განსწავლნა და შეეწია რაოდენთამე წიგნთა თარგმანებათა შინა კათოლიკოს ანტონი პირველსა 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Хахановъ, Очерки по исторіи грузинской словесности, вып. 3, Мозква 1901, стр. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Жаз-Луфудуредда филосо абдет и караборуста запессовным подъ ред. свящ. И. Карбелова, Тол. 1892, стр. 4—5.

<sup>3 «</sup>Древняя Грузія», т. I, отд. 3, стр. 46-46.

<sup>4</sup> Ibid., crp. 46.

#### «О тер-Филиппъ.

Онъ быль глубокій философъ, подобно вышеупомянутому варданету. Онъ также воспиталь многихъ учепиковъ и помогъ католикосу Антонію Первому въ переводъ нъсколькихъ книгъ».

Прежде всего, Антоніемъ въ сотрудничествъ со священникомъ Филиппомъ, была переведена съ армянскаго на грузинскій языкъ Грамматика Мыхитара Севастійскаго. Переводный текстъ былъ снабженъ Антоніемъ общирнымъ предисловіемъ; изъ предисловія мы, собственно говоря, и узнаемъ не только о причинахъ перевода этой Грамматики на грузинскій языкъ, но и объ обстоятельствахъ, побудившихъ Антонія сблизиться съ армянскимъ священникомъ Филиппомъ.

«Упомянемъ обстоятельство, подавшее намъ поводъ къ составленію настоящаго труда», — такъ начинаетъ свою «исповедь» Антоній, и далее продолжаеть (приводимъ въ переводѣ А. А. Цагарели съ сохраненіемъ стиля переводчика): «Богъ ниспослалъ царствование царей Теймураза [II, 1744—1761] и сына его Ираклія [ІІ, 1761—1798]; оба эти царя сильно желали найдти (изсл'єдовать) правила грузинской грамматики, но они не могли найдти [въ вид' сотрудника] знатока грамматики какого-нибудь изъ иностранныхъ языковъ. Я же, будучи хорошо знакомъ съ нашимъ языкомъ, пожелалъ еще больше изследовать его. Спустя несколько летъ я познакомился съ однимъ священникомъ Филиппомъ Кайтмазашвили; Гопъ быль] по происхожденію Ерманянь (армянинь), т. е. Гайосіань, дворянинь изъ владъній князя Орбеліани; съ нимъ я очень подружился, и стали [мы] за- 🕏 ниматься каждый день вмёстё изслёдованіемъ предложеній (словъ) каждаго отдъльно. Прежде всего я перевель съ армянскаго языка категоріи Аристотеля въ двухъ частяхъ [разсуждающія] о словосочиненіи и предложеніи, т. е. о силлогизмѣ, — чему я быль весьма радъ и благодариль Бога моего св. Духа. Беседуя между собою, мы стали говорить о томъ, чтобы сделать и переводъ грамматики, но меня удерживало то, что умъ мой не имѣлъ грамматическаго образованія, между тъмъ священникъ Филиппъ былъ весьма близко знакомъ съ грамматическимъ искусствомъ; [такимъ образомъ] положившись на премудрость Божію, согласно съ повеленіемъ царя Теймураза (II) и сына его (Ираклія II) предприняли мы это дело (составленіе грамматики). Филиппъ познакомилъ меня сначала кратко съ частями ръчи, затёмъ съ опредёленіями и свойствами грамматики, буквъ, слоговъ, словъ и предложеній, и постепенно издагаль мив части річи и принадлежности ихъ, вводя меня незамітно въ дверь мудрости. И поелику благодать [Божія] помогла мнѣ, то умъ мой, познавъ ее, зачалъ грамматическую науку... Что же касается до Синтаксиса, разсуждающаго о сочетаніи предложеній (словосочиненій), то и съ нимъ познакомилъ меня слегка тотъ достохвальный мужъ, соболѣзнующій мнѣ Филиппъ» 1.

Изъ цитованныхъ словъ, думается намъ, нельзя не заключить, насколько велика заслуга армянскаго священника Филиппа предъ Антоніемъ и, въ связи съ этимъ, предъ грузинскою литературою.

Нужно вообще имъть въ виду, что сотрудничеству Филиппа съ Антоніемъ обязаны мы появленіемъ въ грузинской литературъ такихъ трудовъ послъдняго, какъ «Категоріи Аристотеля», «Богословскія начала Прокла Діадоха (по редакціи Симеона Гарнійскаго)», «Исторія Ефесскаго Вселенскаго собора», «Риторика Мыхитара», «Грузинская Грамматика», «Готовое слово» и пр.

Но деятельность священника Филиппа на поприще грузинской литературы выражалась въ сотрудничестве его не только съ Антоніемъ Католикосомъ, но и съ другими представителями тогдашняго литературнаго міра и прежде всего съ Досиесемъ (Черкезишвили), епископомъ Некресскимъ, съ темъ Досиесемъ, который, по словамъ автора Краткаго очерка о грузинских литераторахъ, «хорошо зналъ языкъ армянъ» (എഴുകളം ഉപരിപ്പിന്റെ 365 പ്രത്യാളം 365 പ്രത്യാളം 365 പ്രത്യാളം Досиесею совмёстно съ Филиппомъ приписываются переводы: 1) «Сокращеннаго толкованія Книги Періарменія» и 2) «Діалектики Ковидія Антонія Левмоакскаго» 4.

Кром'в Досновя Некресскаго, со священникомъ Филиппомъ на литературномъ поприще сотрудничали также Іоаннъ Джамбакур - Орбеліани 5, Антоній Цагарели 6, Іоаннъ мдиван-бегъ со священникомъ Николаемъ 7 и другіе.

#### Л. Меликсетъ-Бековъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Цагарели, О грамматической литературъ грузинскаго языка, Игр. 1873, стр. 6—7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Древняя Грузія», т. І, отд. 3, стр. 39.

<sup>3</sup> См. рпп. Общества распространенія грамотности среди грузинъ № 278 (Д. Каричашвили, പ്രാത്തരം ქയ്ക്കുള്ള കോട്ട് പ്രാത്യൻ പ്രാത്തരം പ്രാത്തരം പ്രാത്യൻ, I, стр. 261) и Тифлисскаго Церковнаго музея № 535 (Ө. Жорданія, Описаніе рукописей Тифлисскаго Церковнаго музея еtс., кн. I, стр. 78).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См. рпп. О-ва грамотности №№ 250 и 349 (Д. Каричаш вили, ц. с., I, стр. 255—256)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Д. Каричашвили, ц. с., І, стр. 253, Н. Марръ, Іоаннъ Петрицскій, грузинскій неоплатоникъ XI—XII въка, стр. 9 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid., стр. 255—256.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid., crp. 254.

# Два грузинскихъ архитектурныхъ термина — "ачрдил" и "балавар".

I.

Въ Грузинскихъ летописяхъ читаемъ про царя Арчила, сына Стефана (Stepan-oz) II-го въ VII вѣкѣ («639—663» гг.), что онъ —

საგანძურნი უოველნი (М უოველთა) «Сокровищницы всѣ (М всѣхъ) ქართლისა ეკლესიათანი დაფლნა აჩრ- церквей Картлін зарылъ въ боль-. stelloufty etalonal elgag elmag

шомъ aordil Михетскаго Сіона.

Древнел. agrdil обыкновенно въ грузинской рѣчи нынѣ воспринимается какъ синонимъ слова Ordil | Odil тонь 2; съ нимъ связывается лишь представление о разновидности слова, принадлежащей къ высокому стилю, а не выражающей особое понятие. Вульгарно слово появляется не только безъ префикса а- и безъ слогообразующаго г, звуча Adıl, но съ паденіемъ перваго коренного 3 въ низшую его ступень ш — шЭ11 или шt11 въ живой діалектической річи, причемъ оно всегда означаеть «тінь»; это трехсогласный корень  $\mathfrak{J}$ dl ( $<\mathfrak{J}$ ll)<sup>8</sup>, яфетическій эквиваленть семитическаго  $\mathfrak{t}$ l въ слов  $\mathfrak{t}$ того же значенія арб. בל, евр. צל, сир. תול, и т. д. Основа грузинскаго построена по форм' д чотерено огласовки перваго коренного (Adıl, шAıl), то съ замъною ея плавнымъ г (Ardıl). Префиксъ а- можетъ быть воспринять какъ образовательный элементь имени безъ особаго назначенія, следовательно, и a-Irdil можеть означать лишь «тень», какъ по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brosset, I, стр. 172 = списокъ ц. Маріи, стр. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Даже Орб. не указываетъ иного значенія. Вносимое Ч<sub>2</sub> новое толкованіе «полу твиь» есть претензія на особое пониманіе или новотворчество, древними текстами не подтверждаемое.

<sup>3</sup> Діалектически (въ живой ръчи) и у яфетидовъ имъемъ тотъ же корень безъ дифференціаціи двухъ плавныхъ (ll > dl), причемъ однако вибото l появляется плавный г съ утратой удвоенія: имер. Şer-o (< \*Şer-o) тонь. На разновидностяхъ этого корня, да и самого слова по другимъ яфетическимъ языкамъ мы сейчасъ не останавливаемся.

нимають обычно его современные грузины, но въ нашемъ древнемъ текстъ ръчь явно о части храма; такъ и понялъ слово Brosset въ слъдующемъ французскомъ переводъ 1:

«Quant aux richesses des églises de la Géorgie, peu de jours après les avoir cachés dans la grand coupole de Sion, à Mtzkhétha...»

Brosset вынужденъ быль оправдать свой вольный переводъ слова «тінь» терминомъ «куполъ» слідующимъ примічаніемъ (ц. с., прим. 4):

«Слово ১৪ প্রত্তে [a-9rd1l-1], которое я передаю такъ, означаетъ собствено такъ; но такъ какъ смыслъ получился бы малоудовлетворительный, я воспринялъ другое значеніе, предоставленное мнѣ устнымъ преданіемъ грузинъ. Я часто слышалъ, что купола перквей, т. е. пустыя пространства между кровлею и нижней частью свода являются обычными тайниками для церковныхъ сокровищъ. Къ тому же кровля, выступая наружу, за поддерживающую ее стъну, образуетъ настоящій зонть или шатеръ (parasol ou ombrelle), который прикрываетъ (abrite) церковь: я думаю, что это истинный смыслъ слова აверосо [аэrd1l-1], и его надо прибавить къ трехязычному Словарю [Чубинова— Ч<sub>1</sub>]».

Въ существующе грузинские словари, дъйствительно, надо внести слово, собственно особое его значение, но не предложенное Brosset толкование, основанное прежде всего—на непонимании переводившагося имъ мъста, затъмъ— на нереальномъ представлении о куполахъ грузинскихъ церквей и объ ихъ кровляхъ. Brosset даетъ настоящее толкование въ 1849 году, за нъсколько лътъ до его путешествия по Грузии и Армении.

Въ цитованной фразѣ аўrdil по контексту представляется безспорно имѣющимъ архитектурное значеніе какъ названіе какой-то опредѣленной конструктивной части храма, хотя оно отсутствуеть въ спеціальной работѣ И. А. Джавахова о грузинскихъ терминахъ искусствъ З. Понятіе «тѣнь» могло бы получить такое развитіе по аналогіи съ тѣмъ, что мы наблюдаемъ въ русской рѣчи. Въ русской церковной рѣчи для сроднаго по значенію «сѣни» Даль указываетъ въ числѣ старинныхъ значеній «архіерейское подворье», но въ примѣрахъ имѣемъ «у церкви на сѣняхъ» съ поясненіемъ «на паперти, или въ отдѣльномъ, крѣпкомъ притворѣ». Еще болѣе возбуждающе-любопытна для толкованія нашего мѣста въ Грузинскихъ лѣтописяхъ слѣдующая цитата, приведенная тамъ же: «казна и граматы, рѣше-

<sup>1</sup> Стр. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Термины искусствъ и главнъйшія свъдънія о памятникахъ искусства и матеріальной культуры въ древнегрузинской литературъ, именно въ І-мъ отдълъ «Архитектура» (ХВ, III, 1914, стр. 19—31).

нія вѣча, въ Новгородѣ» хранились «на стыях» у св. Софіи, во Псковѣ въ Лаврѣ у св. Троицы» 1. Поскольку «сѣни» или «сѣнь» отожествляется съ «теремомъ», М. Н. Бережковъ даетъ разъясненіе «теремъ — сѣнь, навѣсь, балдахинъ надъ гробницей съ мощами святыхъ», но это отводитъ насъ отъ конструктивныхъ частей храма; М. Н. Бережковъ категорически отвергаетъ возможность отожествленія терема съ какой-либо архитектурной частью древне-русскаго храма, ему дѣло представляется вполнѣ яснымъ и разрѣшаемымъ, когда по его же словамъ вопросъ о связывавшихся съ теремомъ «папертяхъ и придѣлахъ требуетъ новаго разслѣдованія» 2.

Если идти въ сторону съни съ реальнымъ значеніемъ «шатра», «навіса», «балдахина», «киворія» в, то работнику по древне-кавказской терминологіи христіанскаго зодчества словарно естественные всего и правильные вспомнить сирійскіе архитектурные термины, произведенные отъ корня tll, эквивалентнаго яфетическому корню dl.

1. Отъ этого корня происходить то слово «Му» со значеніемъ «шатерь», «палатка», «куща» 4, основа котораго tal- налицо въ составт и армянскаго и грузинскаго термина talavar, восходящаго, по всей видимости, къ первоначальной кавказской версіи св. Писанія, переводамъ съ сирійскаго языка и на армянскій (talawar, resp. tağawar b), и via armeniaca (suanicaque) на грузинскій (talavar-1 b) языкъ. Расхожденіе стиховъ въ использованіи этого термина въ сирійскомъ подлинникт и въ армянской и грузинской версіяхъ есть результать позднійшихъ изміненій всёхъ трехъ текстовъ, интересный для ихъ исторіи, но нашего вопроса не касается. Древность

<sup>1</sup> Въ матеріалахъ древне-русскаго словаря по письменнымъ памятникамъ И. С. Срезневскаго (Пб. 1906) отмъчается «сънь церковная» съ одной цитатой, но реальнаго объясненія религіозно-архитектурнаго значенія не получаемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Къ исторіи черниговскаго Спасскаго собора (Труды четырнадцатаго археологическаго събзда въ Черниговъ 1908, т. II, Москва 1911), стр. 19. Приношу благодарность Н. II. Сычеву за указаніе этого изследованія по вопросу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Кстати, «киворій» бываль въ реальности большой и малый (Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes, s. v.: «Quelquefois, au-dessous du grand ciborium, dont les collonnes portaient sur le sol, il y en avait un autre qui appuyait ses piliers sur l'autel même»).

<sup>4</sup> Быт. 98,17, II Ц 22,12, Пс 131,9 (въ последнемъ случав въ зависимости отъ евр. 131,9).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Быт. 81, 34, Лев. 23, 42, 43, Неем. 8, 14—17, Юд. 8, 5, 34, Ис. 1, 8; 24,20; 38,12, Мях. 1,6; 3, 12, Ме 17,4, [Мк 9,4, Лк 9,33].

<sup>6</sup> Іс. Н. 2,6 (bis), Мо 17,4, Мк 9,5, Лк 9,33. Чэ поясняеть talavar-i синонимомъ высубъ sisikon-i, что Орб. приводить на своемъ мъстъ, но безъ всякаго объясненія, а Ч (Д. Чубиновъ), въ первомъ изданіи своего словаря совершенно опускающій его, во второмъ изданіи переводить словами «сънь, шатеръ, наметъ», ссылаясь на словарь Н. Чубинова. Въ візі-коп'ъ, по всей видимости, имъемъ искаженіе візкіоп, передачи греч. соотком мямь или со-

употребленія этого термина сирійскаго происхожденія въ кавказской версіи библейскихъ текстовь, раннее полученіе терминомъ правъ гражданства въ кавказскихъ письменныхъ языкахъ явствуеть и изъ наличія производныхъ отъ него словъ грузинскихъ talavr-ob-a-y¹ праздникъ кущей и особенно армянскаго въ томъ же значеніи, скроеннаго по греческому шаблону σхηνоπηγία—talawarahar-q, и тѣмъ не менѣе нельзя не считаться также съ тѣмъ, что у грузинъ talavar встрѣчается и въ живой рѣчи (такъ, напр., въ гурійскомъ говорѣ въ значеніи бесподки изъ виноградной лозы, пущенной на столбы и перекладины ихъ, какъ синонимъ г. фапфаtur), да и образованіе само talavar не представляется книжнымъ. Слово можетъ оказаться изъ той категоріи заимствованныхъ словъ, изъ арамейскаго въ армянскій, изъ армянскаго въ грузинскій, которыя сначала были народно усвоены въ пограничной съ языкомъ источника этнически гибридизованной средѣ и лишь затѣмъ проникли въ письменность;

б) отъ того же корня происходить, вийстй съ со значеніемъ уже инымъ — «кровъ», «кровля» 2, другое слово слово со значеніемъ «крыша», «кровля».

Собственно въ обоихъ случаяхъ сирійскія слова, т. е. и служащій для слова, въ корив означають «освинющій», «освиніе», «служащій для твии». Въ значеніяхъ служащеть прохладу», «навысь», «твиистое мысто», «бесыдка» и т. п. Грузинской лексикографъ Ч, такъ и объясняеть терминъ talavar-1 словомъ sa-prdil-obel-1 «служащій для тони», «освинющій», «защищающій отъ яркаго свыта или знойныхъ лучей» и т. п. Но sa-prdil-obel, грузинское и по образованію слово, представляеть лишь синонимъ термина а-prdil, между тымъ а-prdil можеть быть безукоризненнымъ по спирантному типу образованія двойникомъ грузинскаго слова sa-prdil³, параллельной формы и синонима sa-prdil-obel: префиксъ а- (< ha-) въ немъ легко воспринять какъ частипу для образованія имени мыста, эквиваленть грузинскаго sa-. Слыдовательно, словарно грузинское аprdil могло бы означать

скіоς тинистый, осыченный, защищенный от примаю свыта въ форм'в вин. падежа. Въ греческомъ употребление этого слова въ указанномъ грузинскими лексикографами значени не отм'вчено въ словаряхъ. Неизв'естно мив и то, изъ какого текста извлечено грузинское слово візікоп, гезр. візкіоп, приводимое Д. Чубиновымъ (Ч2) безъ цитаты и безъ всякой ссылки.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По цитать Орб. «З Эздр. 5,51», но имъемъ его и въ каноническихъ частяхъ Библіп Второз. 16,18, 16; 31,10 et pass.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ Пс 181,3 потому-то и армянская версія имѣетъ разночтеніе σωτ «рос», воспроизводящее это именно значеніе того же сирійскаго слова, противъ всѣхъ другихъ версій, въ которыхъ рѣчь о шатрѣ жилищю (σχήνωμα, sakoęel въ зависимости отъ евр. הארכן.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> По Ч<sub>2</sub>: «шалашъ. шатеръ, бесъдка; для тъни».

любую часть храма съ защитою, дающею тёнь, любую пристройку съ навёсомъ и самъ навёсъ, шатеръ, какъ «сёнь» въ древне-русскомъ, реально же въ терминологіи религіозной архитектуры древнихъ грузинъ аўrdil съ полнымъ правомъ могло бы означать «портикъ съ колоннадой» типа Эреруйской базилики или Текорской (до ея перестройки) въ Арменіи, а этого типа портики строились и въ Грузіи, притомъ въ Грузіи не только въ древне-христіанское время, но и позднёе, даже въ ХІ-мъ вёкъ, въ частности выведенъ былъ онъ и въ михетскомъ храмъ 1. Эти портики съ колоннадой древне-армянскихъ и грузинскихъ храмовъ (въ болёе поздней терминологіи—«стоа») были, дёйствительно, величественныя обширныя постройки, потому did большой въ приложеніи къ аўrdil Михетскаго собора въ цитованной въ началѣ настоящей работы фразѣ изъ Грузинскихъ лѣтописей былъ бы вполнѣ соотвѣтственнымъ эпитетомъ огразв, и переводъ въ такомъ случаѣ долженъ бы гласить: «Сокровищницы всѣ церквей Картліи (царь Арчилъ) зарылъ въ большомъ портикѣ Михетской базилики» 2.

Въ древнелитературномъ армянскомъ языкъ также существуетъ словарно однозначущій эквиваленть этого термина — hovani, это по словарю — «тѣнь; завѣса, навѣсъ», «скинія, шатеръ» и переносно моль встрьчается въ выраженіяхъ «подъ сънью руки Его», «подъ сънью св. Богородицы въ монастырѣ Цорцора» и т. п. Лишенное письменныхъ документовъ п актовъ, современныхъ даже раннему среднев ковью, тъмъ болъе древнехристіанской эпох в развитія армянской культуры и армянскаго зодчества, арменов'єд'єніе, къ тому же развившееся вдали отъ армянской реальности, отъ памятниковъ матеріальной культуры Арменіи, да еще съ теоретическимъ уклономъ къ исторіи и словесности безъ реальнаго вещевѣдѣнія, не располагаетъ возможностью указать, какое религіозно-архитектурное значеніе иміло слово hovani у древнихъ армянъ. У насъ ність пока средствъ указать и то, какія м'іста армянских вавторовь и армянских надписей подтверждають подобное спеціальное значеніе, если, понятно, оно действительно им'єтся у него. Можно только сказать, что если бы за hovani утвердилось значение портика, то реально мы могли бы имъть его использованнымъ не только въ смыслѣ στοά какъ въ базиличныхъ храмахъ древнехристіанскаго типа въ род Эреруйской базилики, но и въ смысл'ь притвора съ колоннадами, армянскаго дашід, получающаго особое развитіе съ Х вѣка.

<sup>1</sup> И. Джаваховъ, ц. с., стр. 27-28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О томъ, что Сіонъ въ древнегрузинской терминологіи религіозной архитектуры означаєть базилику, см. И. Джаваховъ, ц. с., стр. 22—23.

Наконецъ, вопросъ иной еще, представляютъ ли термины др.-литературный грузинскій аўголі и армянскій hovani плодъ переводческаго словарнаго творчества, вновь сочиненныя для христіанской письменности слова по шаблону термина подлинника, съ котораго переводили армяне и грузины библейскіе книги или вообще памятники христіанской литературы? Или, какъ то замічаемъ нерідко въ другихъ случаяхъ, и аўголі, и hovani были, задолго до возникновенія христіанства у кавказскихъ народовъ, містными терминами зодчества, наслідіемъ архаичной яфетической культуры, и переводчики армянскіе и грузинскіе взяли ихъ изъ живой обиходной річи?

II.

Лексикографъ Орбеліанъ balavar толкуєть словами выбоборововой функамень основанія громадный». Это толкованіе в повторлеть Чубиновъ въ первомъ изданіи своего словаря — «большіе кампи для фундамента», во второмъ же изданіи, воспроизводя по-грузински то же толкованіе Сулхана Орбеліана, въ русскомъ текстѣ разъясняєть реально словами «бутовая плита», очевидно, потому, что этотъ терминъ означаєть, какъ то разъяснили миѣ спеціалисты, лишь известняковый плитнякъ, въ Россіи на самомъ дѣлѣ идущій также на фундаменть, по balavar ни въ какомъ случаѣ не означаєть пи бутовой плиты, пи иной породы камня. Это архитектурный терминъ, нынѣ у грузинъ, дѣйствительно, воспринимаемый въ общемъ значеніи фундамента или основанія. Потому то проф. А. А. Цагарели встрѣтившееся ему впервые въ житіи святогорца Евенмія Грузина созвучное Ваlavar («Ваlаһwаг» Ваlawhar) передачу арабскаго Ві-

<sup>1</sup> А. Хахановъ вносить поправку въ чтеніе имени, устанавливая Balhvar [Balhwar] вм. Ваlahvar (Бальварь) и Іодасафъ. Грузинскій тексть по рукописямъ XI—XII вв. (съ приложеніемъ двухъ палеографическихъ таблицъ), Труды по востоковѣдѣнію, изд. Лазаревскимъ Ипст. Вост. яз., вып. ІХ, Москва 1902, стр. ІХ). Однако, судя по приложеннымъ таблицамъ, нѣть основанія утверждать о принадлежности «рукописей» къ «XI—XII» вѣку, мотивировка жа самого А. Хаханова въ пользу такой датировки тѣмъ, что приписки военнаго письма относятся молъ «къ XI—XII в.», свидѣтельствуеть о незнакомствѣ автора съ тѣмъ, что военное письмо того же характера было въ ходу и въ XIII вѣкѣ, вѣроятно, и въ XIV-мъ (о такой же отчасти тенденціи къ архаизированію грузинскихъ приписокъ военнаго письма того же характера см. у меня въ работѣ Грузинскія приписки греческаго Евангелія изъ Коридіи, ИАН, 1911, стр. 214—217). Въ то же время не учтена возможность, что чтенія съ пропускомъ гласныхъ часто результать опусканія титла; не учтено также то, что при передачѣ не только собственныхъ, но и нарицательныхъ именъ изъ языковъ культурно господствовавщихъ мусульманскихъ народовъ, арабскаго и персидскаго, грузинскія заимствованія проявляють полногласіе сравнительно съ подлинной огласовкой (см. Н. Марръ, Грузинская

läwhar (بلارهر), изъ заглавія «Мудрость Балавара», особой версіи пов'єсти о Варлаамѣ и Іоасафѣ, перевелъ черезъ «фундаментъ» 1. А. А. Цагарели предполагаль, очевидпо, что рычь вдеть о «фундаменть выры». Тымь болые имъль основанія Е. С. Такайшвили въ народномъ четверостишіи о построеніи Зарэмской церкви з понять его діалектическую форму balaver, какъ фундаменть. Это было въ 1905-мъ году, но позднее - въ переводе надписей Зарэмской въ 1909-мъ и особенно Гомаретской въ 1913-мъ году Е. С. Такайшвили переходить къ реальному опредъленію значенія термина примънительно къ тексту: «дъсмъямы [balavar-1]», читаемъ у Е. С. Такайшвили въ разборъ гомаретской надписи в, «обыкновенно означаетъ фундаменть, но въ старину, видимо, означало еще тоть громадный камень, который ставили надъ дверью церкви, т. е. навершіе двери. Такое предположеніе высказаль И. Джаваховъ въ своей лекцін о грузинскомъ искусствъ, и смыслъ нашей надписи оправдываеть это» 4. Однако текстъ именно этой гомаретской надписи представляется спорнымъ, наименъе подходящимъ въ смыслѣ окончательнаго установленія за balavar опредъленнаго значенія, или «фундамента» или, какъ выражается Е. С. Такайшвили, «наверппія». Гомаретская надпись (IV-я), что на стр. 83-й, можеть и оправдать предлагаемое Е. С. Такайшвили толкованіе, но не въ предложенномъ имъ переводъ. Тексть по раскрытій титлъ Е. С. Такайшвили читаетъ სახელითა ღმრთისა[2]თა მას ჟამსა ოდეს ძრიელმან და უძლეველმან გიორგი აფხაზთა მეფემან შეიპურნა ზვიად მარუშიანი, მაშინ ესე ბალავარი იდვა კელითა ცოდვილისა მიქელ ხუც(ეს)-გალატოზისაჲთა.

Въ текств имвемъ такой явный вульгаризмъ, если вврно чтеніе, какъ ർട്റ്വെയ്പ് (подъ титломъ — ർട്യൂർ) вм. ർത്രൂട്രിം, твмъ не менве стоящее подъ титломъ ത്രം следуеть читать не ത്രിട്ട്രെം какъ то у Е. С. Такай-

поэма «Витявь въ барсовой шкуре» Шоты изъ Рустава и новая культурно-историческая проблема, ИРАН, 1917, стр. 480). Совершенно упущено изъ виду, наконецъ, то, что при установленіи правильнаго грузинскаго чтенія въ отношеніи огласовки существенное значеніе иметь живая традиція: имя Балаваръ съ полногласіємъ и по наше время сохранилось въ соответственной діалектической разновидности — Балаверъ (Н. Марръ, Мудрость Балавара, грузинская версія «душеполезной исторіи о Варлаамъ и Іоасафъ», стр. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. А. Цагарели, Свёдёнія о памятниках грузинской письменности, Пб. 1886, стр. 54, см. В. Р. Розенъ въ рецензін на изслёдованіе H. Zotenberg'a Notice sur le livre de Barlaam et Joasaph (3BO, II, 1887), Пб. 1883, стр. 172).

<sup>2</sup> См. ниже, стр. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Археологическія экскурсіи, разысканія и зам'єтки. Вып. IV (Отд. отт. изъ СМ, вып. XLIII), Тифлисъ 1913, стр. 84, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ работъ И. А. Джавахова о терминахъ искусствъ и т. д., цитованной выше, терминъ balavar отсутствуетъ.

швили, а оббоовья об, разъ имбемъ такое полное чтеніе окончанія той же Формы въ გალატო вайзам (подъ титломъ გ ლტი визам) 1. Переводъ Е. С. Такайшвили гласить: «Во имя Бога въ то время, когда сильный и непоб'єдимый Георгій, царь абхазовь, взяль вь пл'єнь Звіада Марушіани, тогда онг положилг сіе навершіе двери рукою грышнаго священника-каменьщика Микеля»<sup>2</sup>. Весь интересъ нашъ сейчасъ сосредоточивается на подчеркнутой нами фразъ, гдъ наличный въ подлинникъ терминъ balavar переводится словомъ «навершіе», а не «фундаменть». «Если бы въ данномъ случав речь шла о «фундаменть», дополнительно намьчаеть Е. С. Такайшвили в, «то мы бы имели фразу: дедов едор учетренов детабрено баз тольжить [онт] фундаменть сей церкви». Такой переводъ, независимо отъ перевода самого термина balavar, совершенно искажаетъ смыслъ подлинника, вводя новое лицо въ качествъ субъекта («онъ», т. е. царь абхазовъ Георгій), а именно: при томъ толкованін, какое предлагаеть Е. С. Такайшвили, нёть возможности въ постройку церкви вмѣшивать царя Георгія въ качествѣ активнаго лица, ныя царя съ упоминаніемъ историческаго событія служить лишь датой. Въ подлинникъ наличнаго состоянія слъдуеть читать не достоянія слъдуеть не достоянія слъдуеть не достоянія слъдуеть не достояния слъдуеть не var-1 dva «онъ положил» balavar», a രാത്രാദ്ദാര് രാളാ balavar 1-dva «Гвъ балаваръ было положено (дод еве «этотъ», подразумвается «храмъ»). Фраза съ цитованнымъ м'естомъ полностью, при наличномъ чтеніи, въ перевод'є можеть гласить или «тогда эта (церковь) была основана («заложена основаніемъ») Михаиломъ, священникомъ-каменьщикомъ», если balavar понимать «обычно» какъ «фундаменть» 4, или «тогда это (мёсто, гдё пом'ыщается надпись) было заключено balavar'омъ рукою Михаила, священника-каменьщика», если balavar понимать въ смыслъ верхней перекладины двери, какъ бы архитравной плиты, или, какъ выражается Е. С. Такайшвили, «навершія». Если же отрицать возможность существованія такого составного глагола въ томъ или иномъ смыслѣ («заложенъ основаніемъ», «заключенъ перекладиной» и т. п.), и мъстоименіе до относить къ наличному въ текстъ слову balavar какъ его опредъленіе — «этоть balavar», то, въ такомъ случав, чтеніе дефектно, а именно опущено окончаніе им. падежа въ словъ balavar, и прежде всего следуеть возстановить чтеніе balavarı idva;

<sup>1</sup> У насъ съ другой стороны подъ сомивніемъ сама основа, должна ли она быть раскрыта по древне-литературной книжной нормв  $\chi^{2\omega_0}$ - или по средневвковой народной —  $\chi^{2\omega_0}$ - въ согласіи съ народной формой  $\chi^{2\omega_0}$ , да и, несомивно, съ мъстнымъ народнымъ терминомъ  $\chi^{2\omega_0}$  balavar.

² Ц. с., стр. 83—84.

<sup>3</sup> Ц. с., стр. 84, прим.

<sup>4</sup> Cp. apm. Spill worker (Byabr. Spillimpflagme), Spilli byme

въ данномъ мъстъ получится собственно не случайный пропускъ, а какъ будто грузинскій прим'єръ одного эпиграфическаго пріема, отм'єченнаго мною въ армянскихъ надписяхъ, когда одна и та же буква используется двукратно, разъ въ качеств окончанія предыдущаго слова, другой разъ въ качествъ начала послъдующаго слова 1; въ нашемъ грузинскомъ чтенін буква і — разъ въ качествъ суффикса, характера им. падежа предшествующаго слова (balavar-1), другой разъ въ качествѣ префикса, характера породы глагола въ последующемъ слове (1-dva). Словомъ, придется возстановить чтеніе ൂറു ठेടഇട്ടേത്ത രൂട്ടാ ese balavar-1 1-dva, и тогда все мѣсто въ переводъ будеть гласить: «этоть balavar быль положень рукою Миханла, священника-каменыщика». Такое чтеніе можно поддержать и параллельнымъ мѣстомъ въ VIII-й гомаретской надписи 2: ഉടര് 35 മ് ഇറെ പിച == დაიდვა ბალავარი ესე da-idva balavar-i ese сэтотъ balavar быль положенъ». И здёсь, конечно, рёчи не можеть быть о «фундаментё»: надпись VIII-я гомаретская пом'вщается направо отъ р'взного креста на названной мною архитравной надпролетной плить южной двери (Е. С. Такайшвили переводить своимъ терминомъ «навершіе»), какъ не можеть быть рычи о фундаменть и въ кумурдойской надписи, гдъ тотъ же терминъ Е. С. Такайшвили перевель красуюльным камнема 3. Что же въ концѣ концовъ реально значить грузинскій архитектурный терминь balavar? «Фундаменть», какъ «обычно» принято понимать (и это пониманіе косвенно поддерживаеть такой знатокъ грузинскихъ реалій какъ лексикографъ Сулханъ Орбеліанъ)4, «навершіе», собственно «архитравиая плита», или «красугольный камень»? Слово, по всей видимости, живое народное, какого бы оно ни было происхожденія, и въ качеств' народного, притомъ м'єстнаго, месхійскаго, оно появляется и въ надписяхъ гомаретскихъ и кумурдойской. Надпись кумурдойская требуеть пересмотра чтенія и перевода.

<sup>1</sup> Камень съ арм. надписью изъ Ани въ Азіатскомъ Музећ (ИАП, 1910), стр. 1151.

<sup>2</sup> Строки 2—3 на стр. 87 ц. с. Е. С. Такай швили.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup> Такое спеціальное значеніе наддверной части выявляется для этого термина и вт надписи или Боци-джварской или Тбетской церкви вт Горійскомъ уїздів, изданной Brosset (VI Rapp., р. 57), на которую обратиль мое вниманіе І. А. Орбели: здівсь въ надписи, помінценной на южной двери, читаєтся «этоть balavar ( $_{1}^{1}_{3}$   $_{2}^{1}_{3}$  ) положиль я ( $_{1}^{2}_{3}$   $_{2}^{3}_{3}$   $_{3}^{3}_{3}$ ), Гамрекель, сынъ Кавтара» ( $_{1}^{1}_{3}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{2}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$   $_{3}^{3}$ 

<sup>4</sup> За то же значеніе стоить и М. Г. Джанашвили, однако въ такомъ тексть, гдъ о фундаменть не можеть быть рычи, именно въ разбираемой ниже Кумурдойской надписи (см. Царевичъ Вахуштъ. Географія Грузіи. Введеніе, переводъ и примычанія М. Г. Джанашвили, Тифлисъ 1904, стр. 169, прим.).

Кумурдойская надпись темъ и ценна, что въ ней обстоятельностью паложенія діла строительства, упоминаніемъ двухъ моментовъ — закладки основанія и выведенія затёмъ одной подробности, именю balavar, исключается возможность и толкованія термина въ смыслів фундамента. Къ сожаленію, самъ тексть оказался не точно воспроизведеннымъ не только у Brosset1, но и у И. П. Ростомова2, и у Е. С. Такайшвили3, какъ то оказалось при лично произведенномъ мною на мъсть лътомъ 1917 г. сличени изданій съ подлинникомъ. У Е. С. Такайшвили вмісто классическаго д вультарное начертаніе в въ പ്രതാരം, подъ титломъ പ്രതാരം (также у Brosset съ опечаткой б вм. о). За одно съ Brosset ни И. П. Ростомовъ, ни Е. С. Такайшвили не обратили вниманія на то, что во всёхъ случаяхъ сокращенія подъ титломъ титла опущены, и къ такимъ случаямъ надо отнести и имя Уков Ив, стоящее въ Р. падежъ съ Д. отношения; слъдовательно, его полное чтеніе, безъ сокращенія подъ титломъ: Ухозфововь Звіада; имя эристава, следовательно — Звіадъ, а не Звіа, какъ то вычитывали и Brosset и И. П. Ростомовъ и Е. С. Такайшвили 4. Но главнымъ камнемъ преткновенія явилось прочтеніе, а въ связи сънимъ и переводъ фразы со словомъ balavar въ составъ, собственно прочтеніе и переводъ сокращенія подъ опущеннымъ титломъ 36, что И. П. Ростомовъ читаеть дуб тами (переводить же совершенно произвольно «здёсь»), а Е. С. Такайшвили, судя по его переводу «тоть», подобно Brosset-956, каковая форма исключается при аор. страд. залога сьосов; если же признать глаголъ аористомъ дъйст. залога II-й породы, формально можно это оправдать, но по существу получимъ то расхождение съ контекстомъ и ту неловкость изложения, которые чувствуются особенно въ грузинскомъ подлинивкъ при принятіи перевода Е. С. Такайшвили 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Rapport, crp. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ахалкалакскій уёздъ въ археологическомъ отношеніи (СМ, ХХV, 1898), стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Матеріалы по археологіи Кавказа. Вып. XII, Москва 1909, стр. 37.

<sup>4</sup> Такайшвили довольствуется разъясненіемъ, что Звіа и Звіадъ одно и то же лицо (также и Д. Бакрадзе, Кавказъ въ древнихъ намятникахъ христіанства, стр. 35), но этого мало. Если бы въ надписи мы имѣли названную форму отъ предполагаемаго \*\*\$

она должна бы звучать поливе, именно въмъстной діалектической средварабское Ziād, сътакимъ же перерожденіемъ і въ мі, какое наблюдаемъ въ гур. ташміп того сравнительно сълитературнымъ ташіп. Въ ново-грузинскомъ и нарицательное имя арабское كن, собственно персидская форма араб. وكادى увеличеніе, излишею используется въ тождественной формъ zwiad какъ основа для образованія глагола дв-zwiad-eb-a преувеличивать, утрировать.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Или Brosset, который еще сильные ударяеть на это невырно вычитываемое мыстоименіе (ц. с., стр. 168): «c'est lui qui a posé cette grande pierre».

Факть тоть, что эб есть сокращение делов, и вся фраза должна быть прочтена и переведена такъ: эб деловной делов состоя «этотъ balavar могда быль положенъ ; то, что предшествуеть въ надписи, изложение обстоятельствъ основания церкви, служитъ лишь хронологическимъ опредълениемъ момента — «съ Божьею помощью епископъ Іоаннъ положилъ основание этой церкви рукою гръшнаго Скопра при царъ Леонъ, да возвеличитъ его Богъ; въ хрониконъ 174 [— 780 — 954 по Р. Х.] въ мъсяцъ майскій въ день субботній 1-й луны въ эриставство Звіада. Этотъ balavar тогда былъ положенъ. Христе, помоги рабу Твоему. Аминь».

Ваlavar, очевидно, не особая порода кампя (Ч<sub>я</sub>: «бутовая плита») и не просто «большой камень (Вг.: «сеtte grande pierre»), а весьма существенная часть зданія, если его закладка упоминается наравні съ закладкой фундамента. Это если не завершеніе діла, то завершеніе какого либо важпаго момента въ процессъ строительства церкви, имінощее значеніе для всего зданія. Такимъ моментомъ можеть считаться, какъ мит любезно подсказываеть К. К. Романовъ, «заканчиваніе двери» церковной. По місту нахожденія надписи на плить, архитравно утвержденной надъ двернымъ пролетомъ, въ словахъ «этоть balavar» мы имінемъ безспорно указаніе именно на надверную часть. И все-таки вопросъ, что реально значить вообще и въ частности въ данной надписи самъ терминъ balavar. Такъ какъ это слово безспорно народнаго обихода, мы должны исходить при его толкованіи прежде всего изъ народныхъ матеріаловъ занимающей насъ месхійской области или сродной этнографической среды. Въ нашемъ распоряженіи прежде всего гурійское четверостишіе о построеніи Зарэмской церкви—

სამმა ძმამა ბალაძემა ზარზმას დადვა ბალავერი: ვინც თორმეტი ჩამოიღებს, იგი არის ფალაგენდი.

E. С. Такайшвили ფალაგენლი фаlavend-1 снабдиль вопросительнымъ знакомъ. Это, дъйствительно, не литературная форма<sup>2</sup>. Прежде всего огласовка, какъ и въ риемующемъ съ нимъ дътельно разребо balaver-1, проявляетъ вліяніе имеро-гурійской діал сктической перегласовки, притомъ въ данныхъ

<sup>1</sup> Ср. въ гомаретской надписи (Е. Такайшвили, Археол. экск., разыск. и зам. Вып. IV, стр. 83, ср. выше, стр. 292) — 2.3.6 дъд ъсредно оказ «тогда быль заложень этотъ темпанъ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Слово въ литературѣ у грузинъ появляется лишь свѣтской, по ем возникновеніи, слѣдовательно, съ поздняго средневѣковья, и оно и въ письменности звучитъ безъ h: фаlavan || фаlevan.

словахъ перегласовка можетъ быть основана на языковой психологіи одного изъ трехъ этническихъ слоевъ, отложившихся въ имерахъ, какъ и въ гурійцахъ, поскольку они по языку огрузинившіеся народы шипящей группы — нынъ лазы-чаны и мегрелы (по-свански — zan-ar, т. е. заны), которые въ свою очередь по языку являются претворенными или перерожденными въ народности шипящей группы племенами спирантной вътви, именно племенами прослъживаемой нынъ въ сванахъ группы спирантной вътви яфетическихъ языковъ. Следовательно, въ нашихъ словахъ мы имћемъ или пережитокъ сванской огласовки «е» при грузинскомъ «а» и при мегрело-чанскомъ «о», какъ полагалось бы, если бы располагали и третьею соответственной разновидностью, или пережитокъ второй эпохи, именно мегрело-лазскую огласовку «е» при грузинскомъ «а», или, наконецъ, по третьему закону звуковыхъ корреспонденцій — соотв'єтствіе «е» свистящей группы гласному «а» шипящей группы, и въ такомъ случать это будеть возобладаніемъ народно-основныхъ фонетическихъ нормъ этнологически позднъйшей въ краб грузинской ръчи. Послъ того, какъ у насъ выяснилась въ яфетическихъ языкахъ возможность фонетической діалектизацін заимствованныхъ словъ, существа нашего подхода не касается то, что обсуждаемыя слова могуть быть и заимствованными словами; они, къ тому же, заимствованы, а фаlavend безспорно заимствовано изъ опредъленнаго источника: это — перс. يلوان фehlevān въ грузинской народной передач $\dot{\mathbf{x}}$  —  $\varphi$ alavand, съ утратой спиранта h, но съ усиленіемъ n въ nd  $^1$ , и мегрело-чанскимъ, и сванскимъ, какъ то наблюдаемъ въ нашей разновидности и по огласовкъ — фаlavend. Въ сванскомъ такое же осложнение звукомъ d наблюдаемъ и съ плавнымъ г именно въ интересующемъ насъ терминъ — balverd при той же переогласовкъ «а» въ «е» въ данномъ случаъ, понятно, по сванской нормъ 3. И огласовка «е» въ обоихъ примърахъ восходить, по всей видимости, къ сванской звуковой природъ, слъдовательно, при сванскомъ balwerd и г. balavar (и сванизованномъ въ отношеніи огласовки діалектическомъ грузинскомъ, именно гурійскомъ balaver) мы ожидали бы мегрело-лазскую разновидность balawor, что д'ыствительно им'ьстся

<sup>1</sup> Армянское фамильное названіе Фаhlaum («Фahlav-um), образованное отъ одной основы съ фahlavān, у грузинъ появляется съ твиъ діалектическимъ осложненіемъ п « nd въ видъ Фahlaundi, что налицо въ грузинскомъ уже древне-литературномъ текстъ — житіи Серапіона, строителя все той же Зарзмы, причемъ въ древней письменности спирантъ b, естественно, сохраняется.

 $<sup>^2</sup>$  Такая же утрата внутренняго «а» изъ фаlavan (< фаhlavan) должна была бы дать фаlvan, resp. palvan или balvan.

на лицо, но не у мегреловъ или лазовъ, а у древнихъ армянъ. Въ то же время у армянъ же, уже современныхъ, діалектически прослъживается, судя по словарю Cahaka Аматуин въ айраратскомъ нарѣчін — balavar balawar и въ мушскомъ — balawor [balawar?] 1. Къ сожальню, толкование С. Аматуни «последній рядъ [кладки] верха стены, по-русски кармизго возбуждаеть сомнъние использованиемъ термина «карнизъ». Цитаты имъ приведены не изъ текстовъ на мушскомъ и айраратскомъ нарѣчіяхъ, а изъ литературно изложенной собственной статьи 2. Что касается др.-литературнаго balavor, наличнаго въ Исх. 12,7, 22, 23, то преждевременно сивщить съ его этимологіею по обыкновенію лишь по созвучію, какъ это ділаетъ Hübschmann<sup>3</sup>, когда не установлено реальное значеніе термина<sup>4</sup>. Литературные памятники, въ томъ видъ, какъ они дошли до насъ, не достаточно надежны въ области реалій. Установленіе значенія по иноязычными параллельнымъ чтеніямъ Библіи чрезвычайно опасно, поскольку ея армянскій тексть именно въ частяхъ съ терминами матеріальной культуры представляетъ мозанку, сложенную изъ элементовъ различнаго происхожденія, различной переводческой школы и по различнымъ иноязычнымъ подлинникамъ. Судя по Исх. 12,7, 22, 23, где наличныя грузинскія версіи (M, O) дають въ своихъ чтеніяхъ одинаково zğrubl noporz, a не balavar, h. barawor есть передача למסקוף, т. е. означаетъ «перекладину двери», «верхпій порогъ». У свановъ halwerd означаеть и «порогъ» и «притолоку». Вообще въ сванскомъ языкѣ «порогъ», «притолока», «косякъ» выражается еще другимъ однимъ и тъмъ же словомъ, именно lakora на халдскомъ и мулахскомъ говорахъ сванскаго языка «притолока», «порогъ», на лашскомъ — «косякъ». Слово, по всей видимости имъетъ первоначальное реальное значеніе «завязки», «сведенія двухъ концовъ», «перекладины». Отсюда съ одной стороны, если върно толкование С. Аматуни и усвоенное имъ въ армянскихъ діалектахъ ар. balawar, мш. balawor значеніе карниза, какъ

<sup>1</sup> Հայոց пшл пс пшъ, 1912, s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Հայոց երեր Աշօխեց պահեր եւե, Арарать 1902, стр. [794,81] 795,4 и 16. Что слово налично въ живой араратской рѣчи, это независимо подтверждаеть и вардап. Сіонъ Тэръ-Манвелянъ въ спискъ араратскихъ словь безъ перевода (Արարատետե բարդառի ժողովրդական բառերի ցանկ բառափենքիկ, Вагаршанать 1911, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AG, I, crp. 119,106.

<sup>4</sup> Особенно слѣдовало бы быть осторожнымъ и индосеропсистамъ съ архитектурными терминами армянъ, хотя бы наличными и въ персидскомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. выше, стр. 297; по записи, сдёланной мною въ 1916 г., къ сожалёнію, безъ указанія, въ какой мёстности и съ чьихъ словъ, респостройки, разаначаетъ «уголъ кладки, вообще ту часть постройки, гдё кладка одной стёны сходится съ кладкой другой стёны».

обрамляющей или выступающей отдёлки, тёмъ болёе, что въ народной армянской ръчи русское слово «karnız» используется для обозначенія всякаго рельефа, какъ то лично приходилось слышать въ армянской средъ рабочихъ крестьянъ. Съ другой стороны, въ связи съ первоначальнымъ значеніемъ засязки въ грузинскомъ языкѣ могло возникнуть пониманіе balavar и какъ основанія, фундамента, такъ какъ понятія «начало», «основапіе» въ семасіологін яфетическихъ языковъ, въ частности грузинскаго выражается корпемъ, означающимъ «завязывать» 1. Однако спеціально въ гурійскомъ говоръ balavar могло получить значеніе «фундамента» въ иномъ пути семасическаго развитія слова благодаря особымъ условіямъ реалій деревяннаго зодчества гурійцевъ. Фундаментомъ гурійскаго дома òda з служать бревна, толстые длинные брусья, пролагаемые по деревяннымъ столбикамъ или устоямъ, вбитымъ въ землю, т. е. это на дълъ перекладины, возложенные на столбы. Balavar въ каменномъ зодчествъ, по всей видимости, означаетъ и большія плиты, покрывающіе архитравно пролеты дверей, тоже своего рода перекладины и завязки. Въ рѣчи о Зарэмской церкви, построенной изъ камня, подразумъвается такая именно плита, камснь-перекладина или архитравная илита, и въ гурійскомъ народномъ четверостишіи, приведенномъ выше, соответственно о balaver говорится, какъ о громадномъ предмете и въ то же время предметь, который можно взять сверху и поставить или положить онизг (да-то-1geb-s). Очевидно, зд'Есь рачи не можеть быть не только о фундаменть, но и о притолокъ или косякъ или порогъ.

И всетаки вопросъ объ архитектурномъ терминѣ balavar вообще не разъясненъ. Окончательное его рѣшеніе мыслимо лишь тогда, когда, прежде всего, исчернывающе будетъ зарегистрованъ весь этнографическій матеріалъ по этому balavar и сроднымъ не только по созвучію, но и по реальному значенію словамъ и явленіямъ. Не исчернанъ въ этой части, по всей вѣроятности, и литературный матеріалъ. И въ то же время необходимо углубить разысканія по архитектурнымъ терминамъ народовъ Кавказа.

Н. Марръ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пока см. Яфет, элементы въ языкахъ Арменіи, X (HPAH, 1918), стр. 329, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ гурійской рѣчи òda отличается отъ общаго понятія saql домъ также какъ отъ спеціальнаго фаэ́фа изба-плетенка; кромѣ того, гур. òda реально не имѣетъ ничего общаго съ арм. тур. odà.

### Древности Гулекарской церкви.

Селеніе Гуле-каръ расположено на лѣвомъ берегу Ріона, въ Сенакскомъ уѣздѣ Кутансской губерніи, у самой границы Озургетскаго уѣзда, и входить въ Абашское приставство. Церковь этого селенія — въ честь св. Георгія, повидимому, не особенно старая, но построена изъ тесаныхъ камней на мѣстѣ древней церкви, съ общирнымъ дворомъ и вѣковыми липовыми и чинаровыми деревьями. Она безъ купола, покрыта дранью, въ планѣ четыреугольна, съ полукруглымъ алтарнымъ выступомъ съ востока. Длина церкви 22 аршина 2 вершка, ширина 16 аршинъ 2 вершка. Двери имѣются со всѣхъ сторонъ, кромѣ восточной. Оконъ восемь, по три съ востока и запада, по одному съ сѣвера и юга. Окна узкія, небольшія. Общій видъ церкви воспроизводится нами на табл. ІІ.

1. Серебряный образъ-складень св. Георгія, въ 19,5 × 15 сантиметра, весьма грубой работы. Украшень драгоцінными камнями. На створкахъ съ наружной стороны въ медальонахъ представлены попарно святые: Маркъ и Өеодоръ съ надписями заглавнымъ церковнымъ письмомъ: Ръ Бъбът— «святой Маркъ», Ръ бът— «святой Оеодоръ» (табл. III). На среднемъ тяблі внутри представленъ святой Георгій, стоя, съ копьемъ въ рукі, крайне уродливаго рисунка; техническое исполненіе плохое (табл. IV).

Надпись имени некрасивыми буквами заглавнаго церковнаго письма: РЭ Т—«св. Георгій». Ниже: ТТББЪС (вѣроятно გელევლისა = გულევლისა 2). На обороть образа на серебряномъ листь надпись заглавными буквами церковнаго письма, но очень некрасивыми и еле разбираемыми. Буква В всегда писана наобороть, нѣкоторыя строки еле замѣтны (табл. V). Нечего и говорить, что чтеніе нѣкоторыхъ словъ этой надписи гадательное, что и отмѣчено вопросительнымъ знакомъ. Надпись я читаю такъ:

Христіанскій Востовъ.

«შენ მხნეო 1 მხედარო წმინდაო გიორგი, გიორგი გულევლისაო, მეობ და მფარგელექმენ მონასა შენსა მსახურთ უხუცეს(ს)ა ლ(ა)შირსსალარს (?) და თანა მეცხედრეს მისა დადიანის ასულს მარეხს და ძეთა მისთა. ლიპარ(ს), ხატარს(?), ლომმს, გიორგის, ოქრომ გედელსა... Далье одно слово совсыть стерто.

«О ты, мужественный святой Георгій — Георгій Гулевлисскій, будь утішителемъ и защитникомъ рабу твоему мсахурт-ухуцесу Лаширсалару (?) и супругі его, дочери Дадіана, Марехі, и сыновьямъ его: Липару, Хатару (?), Ломму, Георгію (и) золотыхъ діль мастеру»... (здісь одно слово совсімъ стерто).

Лица, упомянутыя въ этой надписи, изъ другихъ источниковъ неизвъстны.

2. Храмовая икона св. Георгія описываемой перкви, считающаяся чудотворною (табл. VI), чеканная, серебряная позолоченная, имѣетъ въ вышину 95, въ ширину 68 сантиметровъ. Ее недавно возобновили и тѣмъ изрядно испортили; кайма совершенно новая; на задней части лошади видна грубая нашивка, то же самое въ передней части; нетронутыми остаются голова и корпусъ св. Георгія, голова и средняя часть коня; драконъ подъногами лошади подправленъ. Нимбъ св. Георгія украшенъ драгопѣнными камиями. Поле иконы украшено разводами. Надпись имени святого краснвыми буквами церковнаго заглавнаго письма: РО 1 — «св. Георгій».

Другая надиись, налѣво отъ корпуса святого, не такъ красива, немного попорчена и съ трудомъ поддается разбору 2 (табл. VII).

<sup>1</sup> Раньше и читалъ 3 р. в., но даю предпочтение жа

<sup>2 [</sup>И въ этой, и въ следующей надписи начертаніс креста, въ даниомъ случае и не похожаго на букву, воспринимается какъ 🕂 ј, т. с. пачальная буква имени Христа (ј' கூடு) Х'ристе!). Едва ли это правильно. Во всякомъ случае мы хотели бы обратить вниманіс на необходимость безспорнаго установленія этой палоографической детали. Ред.].

ქ. წმინდაო
ბიორგი ბულევლისაო, შეიწეალე ეოველთა ცოდვილთ
უფროს ცოდვილი გიგერასიმე 1 ფერიძე. მოქვის დეკანოზი. ოქრომწედელ(ნ)ი
იყვნენ ამისნი, შემაურნი ნაგეწ გამგარია
და თოფანია

«Святой Георгій Гулевлисскій, помилуй изъ всёхъ грёшниковъ наигрёшнёйшаго Гигерасима в Перидзе, моквскаго деканоза. Золотыхъ дёлъ мастерами (и) украсителями сего были: Нагецъ Гамхарія и Топанія Зебеде» в.

Группу одаб забо я читаю какъ одабаб забово. Въ словъ შეдзатово пятая буква съ конца не ясна въ надписи. Если даже правильно я читаю дазатово,

<sup>1</sup> Въ своей статъв на грузинскомъ языкв я ошибочно напечаталь такъ: доджавля

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> [Намъ бы казалось лучше держаться дёленія именъ въ самомъ подлинникѣ (по фотографіи): 30 МАСЬЯ, «Георгі<sup>г</sup>яї Герасим<sup>г</sup>аї». Ред.].

<sup>3 [</sup>Имя Зеведея (Zebede) въ мегрельской бытовой средѣ намъ представляется сомнительнымъ по существу, не говоря о томъ, что въ соотвътственномъ словъ мы вычитываемъ лишь иметь. Чтеніс Е. С. Такайшвили не считается, какъ будто съ тімъ, что въ этой иниціальной надписи, какъ видно по фотографіи, буква О («, русск. о) пишется О, что обыкновенно есть начертаніе для звука «у» (д). Сл'ёдовательно, Эдэ-К- можно прочитать какъ два слова 3.3. "Ж., правда, при такомъ чтеніи (даже понявъ «Ж. два или двос какъ предикатъ къ мастерамъ: «золотыхъ дель мастерами (букв. златокователями) были двое» («Сь»), какъ на самомъ дъяв и есть, остается странное слово 3,2, но въдь и 3,2,7,65., какъ читаетъ Такайшвили, не менъе странное слово; еще болье затрудняемся принять чтеніе его въ видъ 3,3-ান্ত্রাভ্রুতি, терминъ самъ по себъ сомнительный въ нашемъ текстъ, ибо онъ значитъ собственно «бальзанирующіе». Между тімь, по фотографіи первая часть какъ будто читается 1.1., что можеть быть сокращеніемъ 1. Г. 1. деоровый слуга; послёдняя фраза съ такимъ чтеніемъ гласила бы: «златокователями были сего (образа св. Георгія) дворовые люди двоє — Нагейъ Гамларіа и Топаніа Ахвледи». Такія народно редактированныя містныя надписи иноязычной области, какъ настоящая, представляющія рядомъ съ культурно-историческимъ большое этиическо-культурное значеніе, лучше въ сомнительныхъ частяхъ оставлять безъ перевода, пока большая этнографическая освёдомленность по краю не дасть ключа къ разрёшенію нашихъ недоумвній, такъ еще въ отношеніи, напр., имени Naget. Ред.].

оно должно равняться പുരിപ്പെങ്കുള്ള — украсители. Группа გამკრია можеть означать и გამაკარია.

Въ старинныхъ своихъ частяхъ образъ лучшей поры грузинскаго искусства, не позднѣе XIV вѣка.

Мы не знаемъ, когда жилъ моквскій деканозъ Гигерасимъ Перидзе, намъ неизв'єстный изъ другихъ источниковъ. Имена и фамиліи золотыхъ дѣлъ мастеровъ — мингрельскія.

- 3. Образъ-складень св. Георгія и Димитрія серебряный, позолоченный, въ 30,5 × 26 сант., грубой работы, украшенъ драгоцінными камнями. На створкахъ лицевой стороны (табл. VIII) св. Георгій и св. Димитрій стоя, одинъ съ мечомъ, другой съ копьемъ. Внутри на среднемъ тяблі (табл. ІХ) представленъ св. Георгій верхомъ на коні, подъ ногами котораго поверженъ человожу въ войнскихъ доспітахъть. На новой работы обрамленій разводы и четыре святыхъ война. На створкахъ съ внутренней стороны опять св. Георгій и св. Димитрій. Весь образъ крайне грубой работы неуміть обновленъ, что особенно замітно на среднемъ тябліт внутри складня. Образъ, повидимому, начала ХІХ віка.
- 4. Въ Гулекарской церкви хранится сабля, порядкомъ покрытая ржавчиною, безъ ноженъ, но съ красивою рукояткою. Она извъстна подъ названіемъ сабли Мурвана Глухого. Разсказывають, что когда этоть арабскій полководецъ завоевалъ Грузію, онъ прибылъ и въ Гулекаръ и вошелъ въ церковь, чтобы посмотрѣть на чудотворный образъ святого Георгія. Не вѣря въ чудо, онъ сталъ насмѣхаться надъ образомъ; тогда настала тьма, двери церкви закрылись, и никакими усиліями предводитель арабовъ не могъ выбраться изъ нея. Испуганный этимъ обстоятельствомъ, Мурванъ смирился, призналъ икону чудотворною и обѣщалъ оставить въ церкви свою саблю, которою дорожилъ больше всего на свѣтѣ, если святой Георгій его выпуститъ изъ церкви. Мракъ смѣнился свѣтомъ, двери растворились, и Мурванъ былъ освобожденъ. Сабля осталась у святого Георгія, получившаго названіе Гулевел-и (გულეველი), т. е. გულივანი gulovan-1, что значитъ «храбрый», «съ несокрушимымъ сердцемъ».

Сабля имѣетъ въ длину 115 сантим.; рукоятка ея изъ слоновой кости съ двумя желѣзными полосками, украшенными золотой насѣчкой. Желѣзные выступы у основанія рукоятки кончаются змѣевидными головками. На одной желѣзной полоскъ — изображеніе солнца золотомъ.

Указанная сабля не можеть быть отнесена къ эпох арабскаго завоеванія Грузін; она скор весего персидская или сельджукская.

### Христосъ-плотникъ.

Когда Христось, по завершеніи служенія своего въ Галилеї, пришель въ свой родной городъ Назареть и выступиль тамъ въ синагогії съ проповідью, многіе изъ присутствовавшихъ іудеевъ въ изумленіи задавали вопросы: откуда эта премудрость? какъ можеть онъ творить такіе чудеса? «Не плотникъ ли онъ, сынъ Маріи, брать Іакова, Іосіи, Іуды и Симона? Не здісь ли, между нами, его сестры? И соблазиялись о немъ». Ούχ οὐτός έστιν ὁ τέχτων, ὁ υίὸς τῆς Μαρίας χαὶ ἀδελφὸς Ἰαχώβου χαὶ Ἰωσῆτος χαὶ Ἰούδα χαὶ Σίμωνος; χαὶ οὐχ εἰσὶν αὶ ἀδελφαὶ αὐτοῦ ὡδε πρὸς ἡμᾶς; χαὶ ἐσχανδαλίζοντο ἐν αὐτῷ. — Μκ. 6, 3.

Βъ соотвётствующемъ разсказ у Мө. 13,54-57 не говорится, что самъ Христосъ былъ плотникомъ, но только, что отецъ его, Іосифъ, былъ плотникомъ и онъ сынъ? Не его ли мать называется Марія, и братья его Іаковъ и Іосифъ и Симонъ и Іуда? И сестры его не вс в ли между нами? Откуда же у него все это? И соблазнились о немъ». Ούχ οὐτός ἐστιν ὁ τοῦ τέκτονος υίός; οὐχ ἡ μήτηρ αὐτοῦ λέγεται Μαριάμ καὶ οἱ ἀδελφοὶ αὐτοῦ Ἰάχωβος καὶ Ἰωσὴφ καὶ Σίμων καὶ Ἰούδας, καὶ αἰ ἀδελφαὶ αὐτοῦ οὐχὶ πᾶσαι πρὸς ἡμᾶς εἰσιν; πόθεν οὐν τούτφ ταῦτα πάντα; καὶ ἐσκανδαλίζοντο ἐν αὐτῷ 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ нѣкоторыхъ рукописяхъ начало приведенной цитаты изъ Мк. читается такъ: οὐχ οὖτός ἐστιν ὁ τοῦ τέχτονος υἰὸς καὶ τέχτων и пр. Это чтеніе, отнесенное Westcott-Hort'юмъ къ числу тѣхъ, которые они назвали «западными» (Western), отвергается при установленіи текста второго евангелія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кто кого «перерабатываетъ»? Матоей Марка, или Маркт. Матоея? По Holtzmann'y, Hand-Commentar zum Neuen Testament, Tübingen u. Lpzg. 1901, I. 1, 136, Матоей — Марка, по Usener'y, Geburt und Kindheit Christi. Vorträge u. Aufsätze, Lpzg. u. Berl. 1907, 171, Маркъ—Матоел. Если во что бы то ни стало стремиться искать «переработку», то хронологическій пріоритетъ Марка говориль бы противъ Узенера. Но вопросъ о взаимоотнопиеніяхь синоптиковъ на основаніи однихъ формальныхъ соображеній и доводовь врядъ ли можеть и долженъ быть рѣпіаемъ и, во всякомъ случав, не долженъ быть рѣпіаемъ для всёхъ случаевъ совпаденія и различія въ передачв преданія, которымъ пользовались синоптики, одинаково. По отношенію къ занимающимъ насъ мѣстамъ второго и перваго евангелій можно представить и такое объясненіе: Маркъ не называеть Христа сыномъ плотника Іосифа (а, можеть быть, и называеть, если слѣдовать «западному» чтенію) потому, что у него вообще объ отцѣ Христа нѣть рѣчи (Swete, Marcus, Lpzg. 1898, — цитирую по Holtz-

Въ евангеліи отъ Луки (4,22) іуден ограничиваются вопросомъ: «Не Іосифовъ ли это сынъ»? Οὐχὶ υίός ἐστιν Ἰωσηφ οὐτος; О занятіяхъ плотничествомъ ни самого Христа, ни отца его рѣчи нѣтъ  $^1$ .

Въ евангеліи отъ Іоанна (І, 45) сомнініе въ томъ, что Христосъ— об'єщанный Мессія, вложено въ уста Наванаила изъ Вивсаиды; брать его, Филиппъ, говорить ему: «Мы нашли того, о комъ писали Моисей въ законі и пророки, Іисуса, сына Іосифова, изъ Назарета». "Ον έγραφεν Μωϋσῆς ἐν τῷ νόμῳ καὶ οἱ προφῆται εὐρήκαμεν, Ἰησοῦν υἰὸν τοῦ Ἰωσὴφ τὸν ἀπὸ Ναζαρέτ. У Іоанна центръ тяжести лежить въ томъ, что Христосъ происходить изъ Назарета, ибо Наванаилъ отвічаеть Филиппу словами: Изъ Назарета можеть ли что добро быти.

Да и вообще, если принять въ соображение специфическия особенности четвертаго евангелія, умолчаніе о соціальномъ положеніи Христа могло бы, если бы это понадобилось, найти себѣ надлежащее объясненіе. Но чѣмъ объяснить то, что третій изъ синоптиковъ, любящій обо всемъ повѣствовать подробно и обстоятельно, не говорить о плотническихъ занятіяхъ ни Христа, ни его отца? На этотъ вопросъ попытаемся дать отвѣтъ ниже, а теперь займемся скучною, но необходимою филологическою работою: въ какомъ значеніи у Марка и Матоея надо понимать слово тє́хтωу? Должно ли переводить его обязательно словомъ «плотникъ», какъ оно переводилось и переводится на всѣ европейскіе живые языки? <sup>2</sup>.

Тέχτων — исконное греческое слово 3. Основное его значение соотвътствуетъ нашему «мастеръ», безотносительно къ тому матеріалу, въ кото-

тоть же: приводимое, съ незначительными отклоненіями, изреченіе Христа: οὐχ ἔστιν προφήτης ἄτιμος и пр.

<sup>1</sup> Источникомъ и для Луки послужило, конечно, передаваемое имъ ниже (4, 24) изреченіе Інсуса: οὐδεὶς προφήτης δεκτός ἐστιν ἐν τῆ πατρίδι αὐτοῦ. Комментаторы (см. Holtzmann) усматривають нь вопросѣ іудеевъ «не Іосифовъ ли это сынъ» презрительное обозначеніе низкаго сословія вообще и ссылаются на І Царствъ 10, 11 («что это сталось съ сыномъ Кисовымъ? Неужели и Саулъ во пророкахъ?»). 20, 30 («развѣ я [Саулъ] не знаю, что ты [Іонафанъ] подружился съ сыномъ Іесеевымъ на срамъ себѣ и на срамъ матери твосй?»). И туть лукавое мудрствованіе комментаторовъ! И откуда можно заключать, что сстественный въ устахъ іудеевъ вопросъ долженъ содержать въ себѣ непремѣню оттѣнокъ презрѣнія?

<sup>2</sup> Латинскій переводъ Библін передаеть тє́хтом чрезъ faber, славянскій переводъ оставляеть тє́хтом безъ перевода («Не сей ли есть текто́нъ.? Не сей ли есть текто́новъ сывъ?»).

<sup>3</sup> Prellwitz, Etym. Wörterbuch d. griech. Sprache<sup>2</sup>, Göttingen 1905, 454, возводить тéх-том къ корню tekso, fertigen, künstlich wirken, zimmern.

ромъ онъ работаеть, но при этомъ не всякій мастерь, а мастерь искусный, «мастерь своего діла» — сказали бы мы. Такъ понимали техтом уже древніе лексикографы (ср. Незусь. τέχτων πας τεχνίτης. Suid. χοινός τεχνίτης, δ λαοξόος χαὶ δ των ξύλων εἰδήμων). Въ частности τέχτων можеть обозначать и плотника, и кораблестроителя, и строителя вообще, и різчика, и ковача и т. д. Въ переносномъ значенім даже поэты называются τέχτονες σοφοί επέων, τέχτονες υμνών, даже Асклепій называются у Пиндара τέχτων νωσουνιών άμερος. Въ одномъ мість Одиссен (ρ 384) наряду съ τέχτων δούρων сопоставляются μάντις, ίητης χαχών, δέσπις ἀοιδός — и всі они причисляются къ разряду такъ называемыхъ δημιουργοί. Спрашивается: въ виду такого широкаго значенія слова τέχτων въ приложеніи ко всякаго рода мастерству, есть ли основаніе передавать его въ указанныхъ евангельскихъ текстахъ непремённо словомъ «плотникъ»?

Въ новозавѣтныхъ книгахъ те́хто встрѣчается всего только дважды, въ приведенныхъ выше мѣстахъ евангелій отъ Марка и Матоея. Въ ветхозавѣтныхъ книгахъ, въ переводѣ Семидесяти, словомъ те́хто пользуются неоднократно, и притомъ или самостоятельно, или съ присоединеніемъ родительнаго опредѣлительнаго. Разсмотримъ сначала послѣдніе случаи употребленія те́хто»:

I Царствъ 13,19: και τέκτων σιδήρου ούχ ευρίσκετο εν πάση γη Ίσραήλ; τέκτων σιδήρου зд'Есь значить кузнець.

Η Цηρστβъ 5,11: καὶ ἀπέστειλεν Χειράμ βασιλεύς Τύρου... τέκτονας ξύλων καὶ τέκτονας λίθων — плотниковъ и каменыциковъ.

III Царствъ 7,12 (14): ὁ πατὴρ αὐτοῦ ἀνὴρ Τύριος, τέκτων χαλκοῦ — міздинкъ.

IV Царствъ 12,11 (12): καὶ ἐξέδοσαν τοῖς τέχτοσιν τῶν ξύλων — плотникамъ.

I Паралип. 14,1: καὶ ἀπέστειλεν Χειράμ... οἰκοδόμους καὶ τέκτονας ξύλων — плотниковъ.

Ι Παραπип. 22,15: τεχνῖται καὶ οἰκοδόμοι λίθων καὶ τέκτονες ξύλων — мастера, каменотесы, плотники  $^1$ .

Переходимъ къ тъмъ мъстамъ, гдъ техтом употреблено безъ опредъленія.

IV Царствь 22, 6: первосвященникъ Хелкія, по приказанію царя Іосіи, отдаетъ серебро, пожертвованное въ храмъ, производителямъ работъ въ храмъ (τοῖς ποιοῦσιν τὰ ἔργα ἐν οἶχῳ Κυρίου), τοῖς τέχτοσιν καὶ τοῖς οἰκοδόμοις καὶ τοῖς τειχισταῖς, на покупку дерева и тесанаго камня. Въ русскомъ переводѣ Библін

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Исх. 31, 5: τὰ ἔργα τὰ τεχτονικὰ τῶν ξύλων. Иносказательно въ Притч. 14, 22: οὐκ ἐπίστανται ἔλεον καὶ πίστιν τέχτονες κακῶν, ἐλεημόσυναι δὲ καὶ πίστις παρὰ τέχτοσιν ἀγαθοῖς.

греческіе термины переданы такъ: «плотникамъ и каменьщикамъ и дѣлателямъ стѣнъ». Сомнѣваюсь въ правильности этого перевода: прежде всего врядъ ли оіхоборог въ данномъ мѣстѣ значитъ «каменьщики»; скорѣе здѣсь имѣются въ виду «строители» въ общемъ смыслѣ¹. Въ такомъ случаѣ и подъ тѣхточес нѣтъ нужды понимать «плотниковъ», а лучше переводить это слово чрезъ «мастера», «рабочіе». Переводъ навѣянъ, очевидно, послѣдующими словами: τοῦ хτησασθαι ξύλα καὶ λίθους λατομητοὺς τοῦ хραταιῶσαι τὸ βέδεх τοῦ οίχου. На самомъ дѣлѣ, если прочитать внимательно всю фразу (καὶ ἰδωχεν αὐτὸ τοῖς ποιοῦσιν τὰ ἔργα τοῖς ἐν οίχφ Κυρίου, τοῦ κατισχῦσαι τὸ βέδεх τοῦ οίχου, τοῖς τέχτοσιν καὶ τοῖς οίχοδόμοις καὶ τοῖς τειχισταῖς, καὶ τοῦ κτήσασθαι ξύλα и пр.), το ясно станеть, что Хелкія отдалъ деньги 1) пронзводителямъ работъ, а именно: мастерамъ (рабочимъ), строителямъ (наблюдателямъ за производствомъ работъ, по нашему: десятникамъ) въ храмѣ и «дѣлателямъ стѣнъ» и 2) на покупку лѣса и камня.

IV Царствъ 24, 14: Навуходоносоръ ἀπώκισεν τὴν Ἱερουσαλὴμ καὶ πάντας τοὺς ἄρχοντας καὶ τοὺς δυνατοὺς ἰσχύι... καὶ πᾶν τέκτονα καὶ τὸν συνκλείοντα. Русскій переводъ «всѣкъ плотниковъ» невѣренъ; очевидно, имѣется въ виду, судя по контексту, «всѣкъ мастеровъ». То же IV Царствъ 24, 16, гдѣ русскій переводъ τὸν τέκτονα передаетъ уже словомъ «художниковъ».

I Паралип. 4, 14: Καὶ Σαραιὰ ἐγέννησεν τὸν Ἰωβὰβ πατέρα Άγεαδδαείρ, ὅτι τέχτονες ἦσαν. Чτοбы уяснить значеніе τέχτονες въ данномъ мѣстѣ, инте-

<sup>1</sup> Значеніе слова оіхобороє въ ветховавѣтныхъ книгахъ не всегда возможно установить съ точностью. Оно встрвчается: 1) въ приведенномъ выше мъсть IV Царствъ 12, 11 (12)-13 (14) ΒΕ ΤΑΚΟΜΈ COUETAHIH: Χαὶ ἐξέδοσαν τοῖς τέχτοσιν τῶν ξύλων καὶ τοῖς οἰκοδόμοις τοῖς ποιοῦσιν ἐν οἴχφ Κυρίου καὶ τοῖς τειχισταῖς καὶ τοῖς λατόμοις τῶν λίθων, τοῦ κτήσασθαι ξύλα καὶ λίθους λατομητούς τοῦ κατασχεῖν τὸ βέδεκ οἵκου Κυρίου; 3χέις Βτο русскомъ переводь сказано правильнъе: издерживали (серебро) на плотниковъ и строителей, работавшихъ въ домъ Господнемъ, и на дълателей стънъ и на каменотесовъ, также на покупку деревъ и тесаныхъ камней, для починки поврежденій въ дом'в Господнемъ. 2) И Паралип. 34, 11, см. ниже. 3) I Наралип. 29, 6: принесли пожертвованія на храмъ архочтьс πατριών και οι αρχοντьς τών υίων Ίσραὴλ καὶ οἱ χιλίαρχοι καὶ οἱ ἐκατόνταρχοι καὶ οἱ προστάται των ἔργων καὶ οἱ οἰκοδόμοι του βασιλέως; такъ какъ чтеніе даннаго м'вста не установлено прочно (рукопись А вм'всто οιхοδόμοι даеть οιхονόμοι; этого чтенія придерживается и русскій переводъ: «начальники надъ имъніями царя»), то его можно было бы и не касаться; но всякомъ случав, нъ данномъ мъсть, какъ видно изъ контекста, подъ одхоборог следовало бы разумъть не простыхъ мастеровъ или рабочихъ, а ивчто въ родв нашихъ архитекторовъ. 4) І Едры 5, 58: хай оіхобоμησαν οι οικοδόμοι τον ναόν του Κυρίου; очевидно, здесь οικοδόμοι--строители. 5) То же значеніе 6, 4: καὶ τίνες εἰσὶν οἱ οἰκοδόμοι οἱ ταῦτα τελοῦντες. 6) Исаін 58, 19: καὶ κληθήση οἰκοδόμος φραγμών — строитель. 7) Іезек. 40, 8: καὶ ἐν τῆ χειρὶ αὐτοῦ ἦν σπαρτίον, σπαρτίον οἰκοδόμων строителей. Въ Новомъ Завъть о хоборос встръчается лишь однажды въ Дъяніяхъ Апост-4, 11: ό λίθος ό έξουθενηθείς ύφ' ύμων των οίχοδόμων — перифразъ Псал. 117, 22, гдв стоить, однако, причастная форма: оі оіхоборьойнтес. И въ томъ и въ другомъ случай имбются въ виду «строители».

ресна справка, наведенная Н. Я. Марромъ въ еврейскомъ оригиналѣ, мнѣ недоступномъ (русскій переводъ: родоначальника долины плотниковъ, потому, что они были плотники) 1.

II Паралии. 24, 12: производители работь έμισθούντο λατόμους καὶ τέκτονας ἐπισκευάσαι τὸν οἰκον Κυρίου, καὶ χαλκεῖς σιδήρου καὶ χαλκοῦ ἐπισκευάσαι τὸν οἰκον Κυρίου; исходя изъ контекста возможно, котя и не обязательно, понимать здѣсь подъ τέκτονας «плотниковъ», какъ дано и въ русскомъ переводѣ; не исключена, одпако, возможность усматривать въ данномъ случаѣ въ τέκτονας вообще «мастеровъ», особенно если слѣдовать, при установленіи текста, codex Alexandrinus, въ которомъ слова καὶ χαλκεῖς... οἶκον Κυρίου опущены  $^{2}$ .

II Паралип. 34, 11: производители работь έδωκαν (деньги) τοῖς τέκτοσι καὶ τοῖς οἰκοδόμοις, καὶ ἀγοράσαι λίθους τετραπέδους καὶ ξύλα εἰς δοκοὺς στεγάσαι τοὺς οἴκους; чτὸ разумѣть здѣсь подъ τέκτονες, спеціально ли «плотниковъ», или вообще «мастеровъ»  $^8$ ?

1 Ездры 5,58 (54). Рѣчь идеть о подготовительныхъ работахъ по возстановленію храма, когда даны были деньги τοῖς λατόμοις καὶ τέκτοσι καὶ ποτὰ καὶ βρωτὰ καὶ χάρα τοῖς Σειδωνίοις καὶ Τυρίοις εἰς τὸ παράγειν αὐ-

<sup>1 «</sup>Плотники» представляеть уточненіе, не вполнѣ соотвѣтствующее чтенію подлинника, гдѣ стоитъ терминъ работ», «мастеръ», вообще «работникъ» обыкновенно съ прибавленіемъ названія матеріала—дерева, камня или металла, предмета спеціальности работника, когда имѣется въ виду точно опредѣлить видъ мастерства. Въ наличномъ текстѣ сирійскаго перевода, какъ и въ вульгатной армянской версіи стоятъ слова , , , , которыя обычно дѣйствительно понимаются въ значеніи «плотникъ», но въ древнѣйшей армянской версіи, восходящей къ сирійскому тексту, чтеніе—«какъ они были въ видъніи». Объясняется это странное чтеніе тѣмъ, что первоначально въ сирійскомъ переводѣ былъ удержанъ упомянутый еврейскій терминъ, по составу коренныхъ тождественный съ сирійскимъ (хътъ «искусство маговъ», понятое не только, какъ «магія», но и какъ «кудесничество», «прорвцаніе», «видѣніе». Н. Марръ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ еврейскомъ оригиналѣ названный выше терминъ; тотъ же терминъ во второй половинѣ стиха въ соотвѣтствіе греческому хахасс, гдѣ древнѣйшій армянскій переводъ передаеть его словомъ ţartarapet амастеръ», «художникъ», «тьхучтус», «artifex» (въ позднѣйпемъ употребленіи обыкновенно «архитекторъ»), и въ томъ же мѣстѣ сирійская версія переводить словомъ «дѣлатель», апроизводитель», атворецъ»; въ первой же половинѣ наличный текстъ сирійской версіи, какъ и вульгатная армянская версія, воспроизводя греческій подлинникъ въ позднѣйшемъ пониманіи, тѣхтюм передаютъ упомянутыми выше словами, обычно означающими «плотникъ», и такой переводъ внесенъ и въ наличный текстъ древнѣйшей армянской версіи изъ армянской вульгаты, гдѣ, кстати, какъ и въ софех Alexandrinus, нѣтъ вовсе второй части стиха, проникшей однако въ еврейскій текстъ LXX. Н. М.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ еврейскомъ оригиналѣ все тотъ же терминъ, но въ наличныхъ текстахъ сирійской и объихъ армянскихъ версій въ соотвѣтствіе ему имѣются слова со значеніемъ обычно «плотникъ», присущія позднѣйшимъ варіантамъ, когда имѣются параллельныя чтенія для одного и того же мѣста и насколько прослѣживается пониманіе интересующаго насъ термина по сирійскимъ и армянскимъ его переводамъ въ различныхъ мѣстахъ. И. М.

τους έχ του Λιβάνου ζύλα χέδρινα, διαφέρειν σχεδίας εἰς τὸν Ἰόππης λιμένα; н здѣсь окончательно высказаться въ сторону того или иного пониманія тέхτονες не рискую, хотя контексть говорить, пожалуй, скорѣе въ пользу пониманія подъ ними «плотниковь». Ср. то же ІІ Ездры 3, 7.

Осін 8,6: хаї айто (идола) тє́хтων є̀ποίησεν, хаї ой θεός є̀στιν; русскій переводъ правильно: «художникъ сдѣлалъ его, и нотому опъ — не богъ». Ср. то же Осін 13,2.

Захар. 1, 20: καὶ ἔδειξέν μοι Κύριος τέσσαρας τέκτονας. Καὶ εἰπα Τί οὐτοι ἔρχονται ποιῆσαι; καὶ εἰπεν... ἐξὴλθοσαν οὐτοι τοῦ ὀξύναι αὐτὰ (τὰ κέρατα) εἰς γεῖρας αὐτῶν τὰ τέσσαρα κέρατα, τὰ ἔθνη τὰ ἐπαιρόμενα κέρας ἐπὶ τὴν γῆν Κυρίου τοῦ διασκορπίσαι αὐτήν; русскій переводъ «показаль мнь Господь четырехъ рабочихъ» сдва ли правиленъ; скорѣе здѣсь τέκτονες употреблено метафорически, и, во всякомъ случаѣ, не въ смыслѣ «плотники».

Исаін 40, 19-20: μὴ εἰχόνα ἐποίησεν τέχτων...ξύλον γὰρ ἄσηπτον ἐχλέγεται τέχτων; здЪсь, конечно, τέχτων — художникъ.

Исаін 41,5-7: εἴδοσαν ἔθνη καὶ ἐφοβήθησαν, τὰ ἄκρα τῆς γῆς ἤγγισαν καὶ ἦλθον ἄμα, κρίνων ἕκαστος τῷ πλησίον βοηθῆσαι καὶ τῷ ἀδελφῷ, καὶ ἐρεῖ Ἰσχυσεν ἀνὴρ τέκτων, καὶ χαλκεὺς τύπτων σφύρη, ἄμα ἐλαύνων. Русскій переводъ словъ ἀνὴρ τέκτων не передаетъ; славянскій переводъ— «древодълатель»; скорѣе понимать нужно въ общемъ значеніи «мастеръ».

Исаін 44, 12-13: ἄξυνεν τέχτων σίδηρον... ἐχλεξάμενος τέχτων ξύλον ἔστησεν αὐτὸ ἐν μέτρφ χαὶ ἐν κόλλη ἐρύθμισεν αὐτό, χαὶ ἐποίησεν αὐτὸ ὡς μορφὴν ἀνδρὸς χαὶ ὡς ὡραιότητα ἀνθρώπου, στῆσαι αὐτὸ ἐν οἴχφ... ἔχοψεν ξύλον ἐχ τοῦ δρυμοῦ... ἵνα ἢ ἀνθρώποις εἰς καῦσιν. Въ первомъ случаѣ здѣсь τέχτων, несомпѣнно, значить «кузнецъ»; во второмъ случаѣ подъ τέχτων можно разумѣть и плотника и мастера вообще и даже художника.

Іерем. 10, 3: τὰ νόμιμα τῶν ἐθνῶν μάταια. ξύλον ἐστὶν ἐχ τοῦ δρυμοῦ ἐχχεχομμένον ἔργον τέχτονος χαὶ χώνευμα; здѣсь контексть показывлеть, что τέχτων значить «плотникъ».

Посланіе Іерем. 7: γλώσσα γὰρ αὐτῶν ἐστίν κατεξυσμένη ὑπὸ τέκτονος; русскій переводъ правильно: «языкъ ихъ выстроганъ художникомъ». 45: идолы у калдеевъ ὑπὸ τεκτόνων καὶ χρυσοχόων κατεσκευασμένα εἰσίν οὐδὲν ἄλλο μὴ γένηται ἡ ö βούλονται οἱ τεχνῖται αὐτὰ γενέσθαι; подъ τέκτονες здѣсь разумѣются, надо полагать, скульпторы, работающіе въ кампів (имъ прогивополагаются χρυσοχόοι — литейщики); τεχνῖται художники вообще 1.

<sup>1</sup> Прем. Солом. 13, 11-15 ύλοτόμος τέχτων въ русскомъ переводъ хороню передано «древодълъ», т. е. всякій мастеръ, искусно работающій въ деревъ. Прем. Спраж. 38, 27 (28) πᾶς τέχτων значить, консчно, не плотникъ, а рѣзчикъ.

Сопоставленіе тёхъ мёсть Ветхаго Завёта, гдё встрёчается тёхтоу, уб'єждаеть нась въ томъ, что, 1) когда хотёли передать этимъ словомъ опредёленно понятіе «плотникъ», къ нему прибавляли тому ξύλων, 2) тёхтом безъ опредёленія и въ перевод'є LXX им'єло такое же широкое значеніе въ отношеніи обозначенія всякаго мастера, какое ему свойственно было въ греческомъ язык'є вообще. Все это вм'єст'є взятое не даеть намъ основанія понимать подъ тёхтом евангельскихъ текстовъ непрем'єнно и исключительно «плотника».

И, темъ не мене, освященная веками традиція представляла и представляеть самого Христа (и, во всякомъ случать, его отца Іосифа) плотникомъ. Откуда эта традиція ведеть свое происхожденіе, объ этомъ речь будеть ниже; пока же достаточно отметить, что, насколько оказывается возможнымъ проследить, первое упоминаніе о томъ, что Христосъ занимался плотническимъ ремесломъ, восходить къ средине II века 1.

Іустинъ мученикъ въ своемъ «Діалогѣ съ Трифономъ іудеемъ» (Migne, P. G. VI, 685) пишетъ: Духъ Святой сощелъ на Інсуса, «когда онъ пришелъ къ Іордану, онъ, который считался сыномъ Іосифа плотника, являлъ себя, какъ провозглащало Писаніе, невзрачнымъ, считался плотникомъ (ибо, пребывая среди людей, онъ исполнялъ плотническія работы, плуги и ярма, показывая тѣмъ самымъ примѣры справедливости и дѣятельной жизни)». Кай ѐλθόντος τοῦ Ἰησοῦ ἐπὶ τὸν Ἰορδάνην καὶ νομιζομένου Ἰωσὴφ τοῦ τέκτονος υἰοῦ ὑπάρχειν καὶ ἀειδοῦς, ὡς αὶ Γραφαὶ ἐκήρυσσον, φαινομένου καὶ τέκτονος νομιζομένου (ταῦτα γὰρ τὰ τεκτονικὰ ἔργα εἰργάζετο ἐν ἀνθρώποις ὧν, ἄροτρα καὶ ζυγά· διὰ τούτων καὶ τὰ τῆς δικαιοσύνης σύμβολα διδάσκων καὶ ἀεργῆ βίον).

Изъ приведеннаго отрывка видно, что Іустипъ подъ те́хтом понимаетъ плотника — въ этомъ никакого сомнения быть не можетъ. Исходя изъ того, что онъ какъ Іосифа, такъ и Христа называетъ плотниками, можно было бы заключить, что въ распоряжении Іустина были евангельскіе тексты перваго и второго евангелій. Но если присмотрѣться ближе къ тексту Іустина, выходить, что, называя Іосифа и Христа «плотниками», онъ основывался не на евангельскихъ текстахъ, а на ходившемъ преданіи. Въ самомъ деле, лишь при упоминаніи о томъ, что Христосъ былъ невзраченъ, Іустинъ добавляетъ: ώς αί Графаі ἐχήρυσσον², при упоминаніи же о томъ, что Христосъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ самомъ раннемъ источникъ нашихъ свъдъній о Христь нъть и намска на его соціальное положеніе: имъю въ виду посланія ап. Павла, хотя послъдній, по предацію, самъ и былъ ремесленникомъ (σχηνοποιός), Дъян. ап. 18, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Κακίο Γραφαί Ιγετинъ имѣетъ въ виду? Конечно, ветхозавѣтные. Ср., напр., Исаін 53, 3: καὶ εἴδομεν αὐτὸν (Κύριον), καὶ οὐκ εἰχεν εἰδος οὐδὲ κάλλος, ἀλλὰ τὸ εἶδος αὐτοῦ ἄτιμον καὶ ἐκλιπὸν παρὰ τοὺς υἰοὺς τῶν ἀνθρώπων. Ср. Посл. κτ. Φилипп. 2, 7: Χρμετοσь ἐαυτὸν ἐκένωσεν μορφήν δούλου λαβών.

считался сыномъ плотника Іосифа и самъ былъ плотникомъ, Іустинъ пользуется глаголомъ νομίζεσθαι. Этимъ Іустинъ какъ бы хочетъ сказать, что таково было преданіе, таковъ былъ общераспространенный взглядъ. Впрочемъ, быть можетъ, скажутъ, что мы слишкомъ педантично толкуемъ текстъ Іустина, хотя, съ филологической точки зрѣнія, его иначе понимать невозможно. Важно, во всякомъ случаѣ, установить, что въ срединѣ ІІ вѣка создалась уже традиція о занятіяхъ плотничествомъ Христа и отца его Іосифа. Была ли это традиція устная, или же она была зафиксирована въ письменномъ видѣ, вопросъ открытый¹.

Скорве, однако, приходится предполагать первое. Оть средины III въка до насъ дошло замъчательное свидътельство Оригена, этого величайшаго христіанскаго ученаго первыхъ стольтій нашей эры. Въ сочиненін «Противъ Кельса», написанномъ между 246 и 248 годами, Оригенъ, опровергая возраженія Кельса противъ христіанства, опредёленно заявляеть, что «нигде въ евангеліяхъ, бывшихъ въ обращенія въ церквахъ, самъ Іисусь не называется техтоу», причемь подъ техтоу, какъ видно изъ контекста, разумѣется «плотникъ» 2. Оригенъ былъ, какъ извѣстно, прекрасно осведомлень о различныхъ христіанскихъ церквахъ, и осведомленность эта основывалась на личномъ знакомстве съ ними: изъ его біографія мы знаемъ, что онъ, помимо Александріи, главнаго м'єста своей д'вятельности, былъ и въ Римъ, и въ Палестинъ, и въ Греціи, и въ Малой Азіи, и въ Сиріи п даже въ Аравіи. Оригенъ — добросовъстный писатель; хотя то сочиненіе, откуда приведена выписанная нами цитата, полемического характера, но у насъ нътъ никакихъ основаній заподозрить, что категорическое утвержденіе Оригена заключаетъ въ себъ что-либо преувеличенное; мы должны ему върить, что въ тъхъ евангеліяхъ, которые въ его время христіанскою церковью признаны были для церковнаго обихода «каноническими», нигд в не содержалось указанія на то, что Христось быль техтом, «плотникъ».

А если такъ, то возникаетъ вопросъ: въ такомъ ли видѣ читался во время Оригена Мк. 6, 3, въ какомъ онъ читается теперь<sup>8</sup>. Если установле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Къ сожалвнію, мив была недоступна книга G. Archambault (Justin. Dialogue avec Tryphon. Texte grec, traduction française, introduction, notes et index, 2 тт., Paris 1909), гдв, быть можеть, этотъ вопросъ разбирается.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Origen. c. Cels. VI, 36 (II, p. 105 Koetschau): Κεμεσι, είτα παίζων τὰ περί τοῦ ξύλου ἀπό δύο τόπων αὐτὸν χλευάζει λέγων διὰ τοῦτο αὐτὸ παραλαμβάνεσθαι, ἤτοι ἐπεὶ σταυρῷ ἐνηλώθη ὁ διδάσκαλος ἡμῶν ἢ ἐπεὶ τέκτων ἡν τἡν τέχνην, οὐχ ὁρῶν ὅτι τὸ ξύλον τῆς ζωῆς ἐν τοῖς Μωυσέως ἀναγέγραπται γράμμασιν, ἀλλὰ καὶ οὐ βλέπων, ὅτι οὐδαμοῦ τῶν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις φερομένων εὐαγγελίων ατέκτων» αὐτὸς ὁ Ἰησοῦς ἀναγέγραπται.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Что касается Ме. 13, 55—57, гдѣ говорится о «плотничествѣ» Іосифа, то Уземеръ, въ указанной выше статъѣ, доказалъ, что повъствованіе о рожденіи и дѣтствѣ Христа—а съ

ніе, въ окончательномъ видѣ, новозавѣтнаго канона произошло, въ восточной половинѣ имперіи, лишь въ IV—V вѣкахъ, то и установленіе текста нашихъ каноническихъ евангелій, особенно синоптическихъ, врядъ ли совершилось заразъ, въ одинъ пріемъ. Впрочемъ, вопросъ этотъ— вопросъ слишкомъ важный и сложный, да къ тому же къ обсужденію его я не чувствую себя ни подготовленнымъ, ни призваннымъ.

И все-таки преданіе о томъ, что и Христосъ, по примѣру своего отца Іосифа, въ своей частной жизни, былъ тє́хтом, плотникъ, несомнѣнно циркулировало въ христіанскихъ кругахъ уже въ довольно раннюю пору. Объ этомъ говорятъ и свидѣтельства Іустина мученика и Оригена, восходящіе ко ІІ вѣку 1. Объ этомъ же, особенно что касается Іосифа, еще краснорѣчивѣе свидѣтельствуютъ евангелія апокрифическія, въ частности та группа ихъ, которая обнимаетъ «Дѣтство Христа» 2. Фактъ этотъ — настолько общеизвѣстенъ, что останавливаться на немъ излишне 3.

Зато врядъ ди дишена интереса попытка разгадать, откуда и на какомъ основаніи могло попасть въ евангельскіе тексты указаніе о томъ, что Христосъ быль τέχτων, безотносительно, пока, къ тому, что подъ этимъ терминомъ мы будемъ разумѣть.

Наши евангелія (особенно синоптическіе) заключають въ ссої сопоставленіе «словъ» и «діль» Христа. Это положеніе можно считать теперь фактомъ, научно обоснованнымъ . Первые апостолы и вообще распростра-

этимъ повъствованіемъ связано и все, относящееся къ личности Іссифа — представляеть легенду, возникшую значительно позже того, какъ ученіе и исторія страданій Христа были зафиксированы въ письменной формъ. См. мой очеркъ «Евангелія каноническія и апокрифическія», Итгр. 1919, 110 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сочиненіе Кельса, съ которымъ полемизируетъ Оригенъ, появилось, какъ извъстно, въ 70-хъ годахъ II въка.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. напр. Protoev. Jacobi 9, 1. 13, 1. Ps. Matth. 10, 37. Evang. Thomae latinum 11. Арабская «Исторія Іосифа плотника», армянская книга «Детства» (см. P. Peeters, Evangiles apocryphes, Paris 1914) и т. д.

³ Преданіе о томъ, что Христосъ, по примѣру отца своего Іосифа, былъ плотникомъ входило и входитъ, какъ нѣчто не подлежащее сомиѣнію и въ жизнеописанія Христа, польившілся въ новое время. См. хотя бы А. Réville, Jésus de Nazareth, Paris 1897, I, 418 сл., гдѣ рисуется такая поэтическая картина-фантазія: «Le charpentier menuisier Joseph devait donc équarrir des poutrelles, fabriquer des meubles très simples, tables, lits, espèces de bahuts tenant lieu d'armoires, bois de charrue, bancs, échelles, etc. La famille était nombreuse. Jésus avait des frères et des soeurs dont il était l'ainé. Le travail du père devait subvenir aux besoins de cet humble menage, et il y a tout lieu de croire que Jésus exerça pendant plusieurs années le métier paternel» и пр. и въ примѣчавіи «Сf. Мс. VI, 3. Il faut remarquer la legère modification introduite dans le texte parallèle de Mt. XIII, 53, comme si l'on eût repugné à admettre que le Christ eût jamais consenti à exercer lui-même une profession manuelle. Il est donc très vraisemblable que le fils ainé dut travailler pour les nourrir tous jusqu'à ce que ses frères fussent en état de suffire à leurs bésoins».

<sup>4</sup> См. указанный нашъ очеркъ, 15 сл., 109 сл.

пители христіанскаго ученія передавали, конечно, устно своимъ слушатслямъ разсказы о «словахъ» и «дѣлахъ» Христа, при чейъ болѣе, чѣмъ вѣроятно, приписывавшіеся Христу «слова» служили поводами, а иногда канвою, для пріуроченія къ «словамъ» и соотвѣтствующихъ «дѣлъ». На томъ частномъ вопросѣ, которому посвящена настоящая замѣтка, это положеніе, думается миѣ, можетъ быть доказано съ несомиѣнною очевидностью.

Когда Христа привели на судъ къ первосвященнику, стали искать свид'телей, показанія которыхъ должны были повлечь за собою смертный приговоръ. «И нъкоторые, поднявшись со своихъ мъстъ, стали лжесвидътельствовать на него, говоря: мы слышали, какъ онъ говорилъ: Разрушу храмъ этотъ рукотворный и въ теченіе трехъ дней построю другой неруко-ΤΒΟΡΗΙΙΝ» (ἐγὼ καταλύσω τὸν ναὸν τοῦτον τὸν γειροποίητον καὶ διὰ τριῶν ἡμερῶν ἄλλον ἀγειροποίητον οἰχοδομήσω). Τακτ Μκ. 14, 57-58. Cp. 15, 29: καὶ οἰ παραπορευόμενοι έβλασφήμουν αὐτὸν χινοῦντες τὰς χεφαλὰς αὐτῶν χαὶ λέγοντες οὐά ὁ καταλύων τὸν ναὸν καὶ οἰκοδομῶν [ἐν] τρισὶν ἡμέραις. У Μο. 26,60-61 ЧИТАСТСЯ: ΰστερον δὲ προσελθόντες δύο (ψευδομάρτυρες) εἶπαν οὐτος ἔφη δύναμαι καταλύσαι τον ναόν του θεού και διά τριών ήμερών οἰκοδομήσαι. Cp. 27, 39-40: οί δὲ παραπορευόμενοι ἐβλασφήμουν αὐτὸν κινοῦντες τὰς κεφαλὰς αύτων και λέγοντες ό καταλύων τον ναόν και έν τρισίν ήμεραις οίκοδομών. Βτ русскомъ переводъ передача глагола сіхоборью не выдержана (Мк. 14,58 «воздвигнуть»; 15, 29, Мө. 27, 40 «созвдать»; Мө. 26, 61 «создать»), хотя въ греческомъ тексть вездъ употребленъ не допускающій пносказательнаго толкованія терминъ оіхободьєї, «стронть» 1. Такъ понимали его, конечно, и лжесвидътели, выступавшіе на судь, и толпа, надругавшаяся надъ Христомъ, когда опъ висьлъ на кресть.

Въ евангеліи отъ Луки, при описаніи суда надъ Христомъ въ синедріон'ь, лжесвид'ьтели, выступающіє въ первомъ и второмъ евангеліяхъ, отсутствуютъ совершенно; не ставится въ вину Христу и похвальба его касательно разрушенія и постройки храма. У Луки стар'ьйшины, первосвященники и книжники прямо начинаютъ свой допросъ словами: Ты ли Христосъ? Скажи памъ. На что Христосъ отв'ьчаетъ: Если я скажу, вы не по-

<sup>1</sup> Ср. Мо. 7, 24. 26. Лк. 6, 48. 49. Дѣян. 47, 49 (строить домъ). Мо. 21, 33. Мк. 12, 1. Лк. 14, 28 (строить башню). Мо. 23, 29. Лк. 11, 47, 48 (строить гробницы). Мо. 12, 18 (строить житницу). Лишь однажды въ свангсліяхъ οίχοδομεῖν употреблено метафорически: Мө. 16, 18: ταύτη τῆ πέτρα οίχοδομήσω μου τὴν ἐχχλησίαν. Въ поланіяхъ ап. Павла οίχοδομεῖν употребляется исключительно метафорически. Въ прямомъ смысяѣ οίχοδομεῖν широко примѣняется и въ ветхозанѣтныхъ книгахъ, причемъ неоднократно также по отношеню къ храму Герусалимскому.

върите, а если я сирошу, вы миж не отвътите. Отнынъ сынъ человъческій возсядеть одесную силы Божіей (22,67-69).

Точно также и въ четвертомъ евангеліи, при описаніи сцены суда надъ Христомъ у первосвященника, ажесвидетели не выступають, обвиненіе, касающееся храма, противъ Христа не выдвигается (Іо. 18, 19-24). Правда, слова Христа «Разрушьте храмъ сей, и я въ три дня воздвигну его» приводятся въ четвертомъ евангелін, но при иной ситуацін: когда Христосъ предъ Пасхою пришелъ въ Герусалимскій храмъ и изгналъ оттуда торговцевъ и ивнять, іуден задають ему вопросы: чёмъ докажещь ты, что можешь такъ поступать. На что Христосъ отвъчаетъ: «Разрушьте храмъ этоть, и въ три дия я воздвигну его»—λύσατε τον ναον τούτον, και έν τρισίν требленъ не глаголъ оіхобонеї, а глаголъ еуеірею, что придаеть и всему изреченію, какъ это счель нужнымъ пояснить и евангелисть (Іо. 2, 21; онъ говорилъ о храм'в тела своего), иносказательный смыслъ --- въ приложенін къ воскресенію Христа (ср. Іо. 2, 2: δτε οὖν ἡγέρθη ἐχ νεκρῶν, ἐμνήσθησαν οί μαθηταὶ αὐτοῦ ὅτι τοῦτο ἔλεγεν π пр.)  $^1$ . Но іудет поняли нареченіе Христа буквально: «Въ теченіе 46 літь строился (оіхобомія) храмь этоть, а ты въ три дня воздвигнешь (έγερείς) его» (Io. 2, 20).

Итакъ, и первое и второе и четвертое евангелія свидѣтельствуютъ о томъ, что Христу приписывалось «слово»: «Разрушьте храмъ этотъ, и я въ три дня построю его» в. Авторъ четвертаго евангелія, что и естественно ожидать отъ него, придалъ этому слову иносказательный смыслъ и истолковалъ его въ примѣненіи къ будущему Христа, т. е. къ его воскресенію. Авторы перваго и второго евапгелій (или вхъ источники, что для насъ безразлично) поняли «слово» Христа, что опять-таки вполнѣ естественно для нихъ, въ прямомъ смыслѣ и сдѣлали изъ него соотвѣтствующій выводъ относительно прошлаго Христа, т. е. относительно того, кѣмъ онъ былъ въ своей частной жизни: коль скоро Христосъ можетъ построить храмъ, значитъ онъ тє́хтω». Такъ по Марку. Матеей, какъ мы видѣли, говоритъ

 $<sup>^1</sup>$  Έγείρειν имћетъ въ четвертомъ евангеліи значеніе «подниматься», «вставать» (5, 8, 11, 29, 13, 4, 14, 31), «пробуждать мертвыхъ» (5, 21, 12, 1, 9, 17, 21, 14), т. с. воскрешать. Въ смыслѣ «возставать», «являться» ἐγείρειν употреблено у Іо. 7, 52 въ выраженіи: ἐχ τῆς Γαλιλαίας προφήτης οὐχ ἐγείρεται.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Само изреченіе Христа у Ме., Мк. и Іо. передастся, какъ мы видѣли, не въ тожественныхъ выраженіяхъ. Каково оно было, доискиваться безплодно. Врядъ ли комментаторы правы (см. Holtzmann, Handcommentar къ Мк. 14, 58), когда они думаютъ, что первоначальную форму изреченія нужно усматривать у Ме. 26, 61. Скорѣс, она сохранена намъ у Мк. 14, 58, если отбросить слова хегропоїнтом и йддом ахегропоїнтом, навѣянныя, быть можетъ, при дальнъйшей обработкѣ второго свангелія, Іо. 4, 21. 23.

только о томъ, что отецъ Христа, Іосифъ, былъ техтом, а былъ ли такимъ же техтом самъ Христосъ, умалчиваетъ. Быть можетъ, это благочестивое, такъ сказать, умолчаніе, паходящее себѣ объясненіе въ той опредѣленной цѣли, которая руководила авторомъ перваго евангелія при его составленіи: доказать, что Христосъ — обѣщанный Мессія (второе евангеліе, какъ доказано, свободно отъ какой-либо тенденціозности) 1. Но самое характерное — повѣствованіе третьяго евангелія: въ немъ, какъ упомянуто, не приводятся «слова» Христа касательно разрушенія и постройки храма, поэтому нѣтъ и указанія на то, что Христосъ, или хотя бы его отецъ, были техтомє. Такъ объясняю я себѣ возникновеніе легенды о томъ, что Христосъ быль плотникомъ: изъ «слова», приписываемаго Христу, возникло и «дѣло», касающееся его жизни и дѣятельности.

Въ заключение позволю себ' вернуться къ тому, съ чего началъ: къ пониманію въ евангельскихъ текстахъ слова техтор. Христосъ объщаеть построить храмъ въ три дия. Чтобы построить храмъ, мало еще знать плотничье ремесло; къ тому же и храмъ, въдь, пужно было строить не изъ дерева, да и сама постройка храма — дъло очень сложнос, требующее и познаній техническихъ и опытности практической. И странно было бы предполагать, что іуден, возмущенные похвальбой Христа, подумали и сказали: въ три дия берется построить храмъ — видишь, какой плотникъ пашелся. Врядъ ли они подумали и сказали при этой похвальбъ Христа: смотрите, какой архитекторъ! Іудеи, конечно, знали, что архитекторъ составляеть планъ, руководитъ работами, но самъ, своими руками, ничего не строить. Если не считать вообще празднымъ занятіемъ догадываться о томъ, что подумали и что сказали іудеи, когда услышали слова Христа: «Разрушьте храмъ этогъ, и я въ тридня построю его», то невольно хочется вложить въ ихъ головы и уста такое ироническое замѣчаніе: смотрите, какой мастеръ (въ смысяв «искусный мастеръ») нашелся! А такому пониманію и будеть соотвітствовать приміненный въ евангельскихъ текстахъ терминь техтоу. Быль ли, однако, действительно таковымь Христось въ своей частной жизни и д'вятельности, этого мы не знаемъ, да врядъ ли когда-либо и узнаемъ.

С. Жебелевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. нашъ очеркъ объ евангеліяхъ, 28, 33. Возможно, Матеей, упоминая о томъ, что отецъ Христа былъ тёхтом, предоставлялъ самому читателю заключать о томъ, что и сынъ занимался тъмъ же ремесломъ, какимъ занимался отецъ, такъ какъ въ древности было обычнымъ явленіемъ персходъ занятій тъмъ или инымъ мастерствомъ отъ отца къ сыну.

### Фрагментъ грузинской версіи "Дътства Христа".

О существованіи въ древнегрузинской письменности изв'єстнаго въ различныхъ литературахъ апокрифа о Д'єтств или Отрочеств Христа впервые, собственно говоря, стало изв'єстно съ 1892 года со словъ Н. Я. Марра, который, въ одной изъ своихъ первыхъ работъ по армяно-грузинской филологіи, касаясь пріобр'єтеннаго имъ Каталога Грузинскихъ Книгъ, составленнаго въ конц'є XVIII или въ начал XIX стол'єтія, указывалъ, что въ этомъ Каталогъ «въ числ'є другихъ произведеній, переведенныхъ съ армянскаго на грузинскій языкъ, поименовано (№ 177) Д'єтство Господа (тод д'я дозеров») в 1.

Въ данномъ случат Н. Я. Марръ, очевидно, имълъ въ виду тотъ переводъ интересующаго насъ апокрифа, который приписывается извъстному грузинскому дъятелю XVIII въка Досифею (Черкезишвили), епископу Некресскому в. Но помимо этой, примыкающей къ армянскому прототипу, версіи апокрифа о Дътствъ Господа, вскоръ была обнаружена также другая переводная версія того же апокрифа, восходящая, судя по всъмъ даннымъ, къ греческому оригиналу в. Въ «Разсужденіи св. Евфимія Святогорца съ Феодоромъ, іереемъ Сабайминдскимъ», изданномъ М. Сабининымъ, подъ заглавіемъ: офоро добово добово добово добово добово сказанное отиома нашима Еффиміема Святогорцема, интересующій насъ апокрифъ «Дътство Гос-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Н. Марръ, Изъ лётней повздки въ Арменію. Зам'єтки и извлеченія изъ армянскихъ рукописей, Х. ЗВО, т. VI (1891), стр. 195—136.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> А. Хахановъ, Очерки по исторім грузинской словесности, в. III, Москва 1901, стр. 409, прим. 1.

<sup>3</sup> Эту версію неоднократно упоминаль А. С. Хахановъ; см. его: Памятники грузинской отреченной литературы (изъ ЖМНПр. 1894 г., № 11), стр. 36; Очерки по исторіи грузинской словесности, в. ІІ, Москва 1897, стр. 319—321, ქართულის სიტექიქის ასტორი, изд. 2-е Тфл. 1914, стр. 100—101, 106 и прим. тамъ-же.

пода» (പ്രൂട്റു പ്രായംപാക) упоминается въ числѣ апокрифовъ и вообще отреченныхъ книгъ, которыя переведены съ греческаго на грузинскій языкъ св. Евеиміемъ Святогорцемъ і.

Версія эта сохранилась въ рукописи Тифлисскаго Церковнаго Музея № 95, отно сящейся къ X вѣку <sup>2</sup> и представляющей собою сборникъ цѣлаго ряда (до 146) разнородныхъ произведеній <sup>3</sup>.

Рукопись писана въ два столбца строчнымъ церковнымъ письмомъ конца X столътія, причемъ интересующій насъ апокрифъ помѣщается въ ней на столбцахъ 568b — 572b. Къ сожальнію, на 572-мъ листь апокрифическій тексть обрывается, и далье идетъ «Житіе и Мученичество св. Эрены, дочери царя Ликинія». Нужно полагать, что соотвътствующіе листы, на которыхъ было изложено продолженіе апокрифа, вырваны впослъдствіи. Тъмъ не менье, и въ подобномъ своемъ, фрагментарномъ, видъ древнъйшая грузинская версія апокрифа не лишена интереса.

Эта версія издается ниже въ точной копіи съ оригинала, съ сохраненіемъ всіхъ особенностей послідняго какъ въ отношеніи стиля, такъ и ореографіи. Русскій переводъ текста, хотя и сокращенный и, вмісті съ тімъ, неточный, быль уже данъ А. С. Хахановымъ 6.

Встрѣчающіеся въ текстѣ грецизмы отмѣчены въ соотвѣтствующихъ мѣстахъ (въ выноскахъ); таковы: ალფა — ἄλφα, ბეტა — βῆτα,  $3_0 - \mu 7^7$ .

<sup>1</sup> М. Сабининъ, водободуеть водиня, стр. 432—433.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По А. С. Хаханову (Очерки по исторіи грузинской словесности, в. II, стр. 319) — XII въка

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробное содержаніе рукописи см. у Ө. Д. Жорданія, Описаніе рукописей Ти-Флисскаго Церковнаго Музея еtc., кн. І, ТФл. 1903, стр. 96—114 (о Д'атств'я Христа см. стр. 105).

<sup>4</sup> Ср. также прот. Корн. Кекелидзе, Іерусалимскій канонарь VII віка, Тол. 1912, стр. 181—182 (кстати, съ неточной выпиской— титідчиництін вийсто титічницті. цтінт.

<sup>5</sup> يوماكسكيم, гевр. يوماكسكيم — праздникъ Срвтенія Господня (см. прот. Корн. Кекелидзе, ц. с., стр. 881).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> А. Хахановъ, Очерки по исторіи грузинской словесности, в. ІІ, стр. 819—821. — Ср. славянскую версію апокрифа. М. Н. Сперанскій, Славянскія апокрифическія евангеліп, въ «Трудахъ VIII Археологическаго съёзда въ Москвѣ, т. ІІ», 1890, стр. 38—72.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ср. пиже, стр. 345. *Ред.* 

# სიურმს ოჯფლისა ჩუენისა იესოჯ ქრისტესი.

568 b

# ഇടട്ടെക്കുട്ടെ പുറത്യക്കെ വിവ്യ ഗ്രൂറത്യുറ

- 1. ურმადა იყო, ხუთ წლად მოდგებოდა იესოჯ, მისრულ იყო და იმდერდა იგი წარსავალსა-თანა წყალთა და ნაკადულთასა. მოზღუდვიდა და შეაყენებდა და იქმოდა ტბოვრებსა.
- 2. და მოგიდის მერმე გარდაუტევის და დასწმედნ წუალსა მას ქჯშასა ზედა და ტბორად  $^1$  განწმედილსა მას დაჭარებდა.
- 3. მერმე აღმოიღებნ თიკასა მას ჩჩჯლსა განწმედილისა მისგან და შექმნა იგი სირებად თორმეტად.
- 4. და იუო დღმ იგი შაბათი და სხვანიცა მრავალნი ურმანი იმღერდეს მის-თანა.
- 5. და რაჟამს იხილა ერთმან ქურიათაგანმან, რამეთუ იგი || ურმათა-თანა ამას გგვა იქმოდა, მიიმართა იოსებისა მამისა მისისა და მიიუვანა და უჩუენა მას იგი და ეტუოდა: «კეთილმე არსა დღესა შაბათსა ესე ვითარი საქმს გამოსახვად მფრინ- გ ველთა ამათ თიგისაგანა?
- 6. და მოგიდა იოსებ, ჭრისხვიდა მას და ჭქუა: «რაჲსათჯს იქმ შენ ამას დღესა შაბათსა»? ხოლო მას გითარცა ესმა ესე იწუო კელთა ურთიერთას შეტუუელებაჲ და აღაფრინვა სირები იგი წინაშე მათ უოველთასა და ჭქუა: «ფრინევდეთ და გ მომიკსენეთ მე ცხოგელი». და რომელ იგი სირები აღფრინდა წარგიდეს წი-გილით.
- 7. იხილა რაა ესე ერთმან ფარისეველმან, შეწეჯდნა და დავარდა და მერმე წარვიდა მწრაფლ თხრობად მეგობართა თჯსთა.
- 8. მაშინ ძე ანაჲ სი მღდელთმოძღვრისაჲ ², რამეთუ იგიცა თვთ მოსრულ იყო იოსების-თანა და მუნქუესვე მოიღო მან რტოჲ ძეწნისაჲ | და გარდაასხა ტბო- 569\ რები იგი წუალთაჲ, რომელ იგი შეეკრიბა იესოვს და შესაკრებელი იგი წუალთაჲ 8 განაკმო.
- 9. იხილა რაა იესოჯ, რაა იგი უო, მან ქქუა: «ჯ ძელო ჯ ძეო რტოათურთ განკმელო შემწუარო ბუნითურთ ძალითა მით სულისა იონაასითა». და ურმა.ი. იგი მეუსეულად დაგარდა განკმელი.
- 10. მერმე იესოჯ მიგიდოდა იოსების თანა, მოგიდოდა ყრმაჲ ერთი და ეკუეთა მკარსა მისსაი განრისსნა იესოჯ და ქქუა: «ნუ მისჯდე გზასა მაგას შენსა». და მეუსეულად მუნქუესგე დაგარდა და მოკუდა ყრმაჲ იგი.
  - 11. ღაღადებაჲ აღიღეს რომელნი იგი მუნ დგეს და იტუოდეს: «გინაჲმე

<sup>1</sup> дыя повторяется дважды.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ данномъ случав പ്രപ്രത്തിപ്പോൾം — эквивалентъ арм. പ്രത്യാത്ത്ത — വേервосвященникъ».

არს ჩუენდა ურმაჲ ესე შობილი, რამეთუ უოველნი სიტყუანი მაგი<mark>სნი</mark> საქმ**ს** ვარიან»?

- 12. მოვიდესდა მოადგეს სახლეულნი მის მკჯდრისანი იოსებს და ეტუოდეს:

  «უკუეთუ ეგე ურმაჲ შენ-თანა იუოს, ვერ ეგების შეხი ჩუენ შორის ცხორებაჲ.

  з 570° აწ ასწავე მას, რაჲთა აკურთ|ხევდეს უოველთა და არა სწუევდეს». მაშინ წარ-მოდგა იოსებ, ასწავებდა მას და ეტუოდა: «რაჲსათჯს ბოროტსა იტუოდე, რამეთუ ამას კაცებსა ვსძულთ ჩუენ».
  - 13. იწუო სიტუჯად იესოჯ ურმამან მან და ქქუა: «ჯერად გონიერ არიან სიტუჯანი იგი შენნი. მე ვიცი შვილთა მაგათთა კუალსა დგინებაჲა. და ვ მერმე იწუო ესრე სიტუუად: «წუევაჲდა თუ არა შეიწუნარონ ტანჯვაჲ შევე-იწუნარონა.
    - 14. მასეე ჟამსა რომელნი იგი გბასრობდეს ერთბამად დაბრმეს. ხოლო იოსებ ვითარ იხილა, განრისხნა და უპურა ეური მისი და გზიდა.
    - 15. ხოლო მან მიჭხედა და ჭქუა იოსებს: «აჭა კმა არს შენდა ძიებაჲ ჩემი და პოგნაჲ. შენ აწ მიზეზით მეცნიერებაჲ კელთა აღგიღებიეს».
- 16. ზაქეს ვისმე ესმოდა სიტუუაჲ ესე, რასა იგი ეტუოდა იოსებს, და ქუა იოსებს ზაქე: «ეგე ვითარისა მაგის ურმისა ფიცხლისა და ურიდისაჲ არა გნე- 3 570 ბაგსა მოძღუარსა მიცემად, რაჲთა ისწაოს სიუუარული მოუჯასთაჲ | და თავისა- უოფაჲ მოხუცებულთაჲ და ძიებაჲ აეროვნისა პირისაჲ მოხუცებულთაჲსა, რაჲთა თჯსთა მათცა შვილთა მოწუალებაჲ აგოს შეწუნარებად და სწავლად 6 მათა».
  - 17. და თქუა იოსებ: «გინმე შეუძლოს ესე გითარისა ამის ყრმისა შეწუნა-რებაჲ და სწაგლაჲ? ნუმცა მცირისა რაჲს კერისაჲ შეგირაცხიეს იგი».
  - 18. მიუგო მას ერმამან მან და ქქუა: «მაგათ სიტეუათაგან მოძდუარ რომელთა იგი აწ იტუჯ მე უცხოდ შემირაცხიეს თავი ჩემი. რამეთუ გარეშს არს
    გ თქუენსა და შინაგან თქუენდა».
  - 19. «რამეთუ არა ვითარ კორცთა აზნაურებაჲ რაჲმე არს ჩემ-თანა, ხოლო შენ ეგერა შკაულთა ზედა სდგა, რამეთუ შობასა მას ენასა მუნქუეს ვდეგ და შენ გინ ვუწუის ქგონებდე გითარმედ მამაჲ გარ, რაჲთა ქმოო მოძღჯრებაჲ ძისაგან, რომელი იგი არა სადა გინ უწუოდა სხუა მათსავე, რომელიცა ასწავის სხუასა».
  - 20. იდა კუარსა მას, რომელს შენ სახელ სდევ, აღგიღო ეგე შენ გისი არს 571\* შგილი ეგე, რამეთუ უმეტეს | აღუმაღლდე, მითხარდა ნიში იგი ნათესავისა მის გ შენისაჲ, გინ არს, გითარ იგი უწუიან, მე მარტომან უწუი და თქუენ არა უწუითო, ვინაჲ ყოფილ ხართ ანუ რაგდენ ჟამ ყოფად ხართ»,
    - 21. ხოლი იგინი დგეს ეგრეთ დაგჯრვებულნი და კმითა მაღლითა ღაღადებდეს და იტუოდეს: «მრაგალი ესე სმენაჲ და ახალი ხილვაჲ და ესე ვითარი ესე სიტ- 3 უუაჲ არა სადა მასმიეს არცა მოძღუართაგან და არცა ფარისეველთაგან და არცა სხუათა ნათესავთაგან. ვინაჲ უოფილ არს ესე?».

22. «რამეთუ ხუთი წელი არდა აღსრულებულ არს ამისი და იხილეთდა გითარ იგი კმობს ესე. ესე ვითარი არა მიხილაგს ჩუენ ურმაა.».

23. მერმე იწუო სიტუჯად და თქუა: დაგიკჯრდების ანუ უფრო ურწმუნო ხართ რომელსა გეტუჯ თქუენ, რამეთუ გარქჯ თქუენ ოდესმე, რაჲ შობილ ხართ, უფროჲს უწუი მე თქუენსა, გიხილე მე და მესმა კმაჲ».

24. ხოლო მათ, ვითარცა ესმა კმაჲ ესე, პირი | დაიკრეს და სიტუუაჲ გერ 571<sup>b</sup>

പ്രൂർകി പ്രിച്ചുവുള്ള വ

25. წარდგა იესოჯ მათ წინაშე და თქუა: «「/// იობდი მე თქუენ, რამეთუ თქუენ მიდბ სა აგინებთ, რამეთუ ხართვე უშკაულო გონებითა თქუენითა». ხოლო მან გითარ ესრეთ ულბილესად იწუო სიტუუად მათა.

26. და ქქუა ზაქე მოძღუარმან იოსებს: იმედა მომეც ურმაჲ ეგე და მე გასწაო მაგას, რაჲ წეს იუოს სწაგლად მაგისა». და თავსა კელსა უსჯმიდა და მიიყვანა იგი სამწიგნობრედ და შევიდა და დადუმნა ურმაჲ.

27. ხოლო მოძღუარი იგი ზაქე მრავალ გზის მასგე წერილსა ასწავებდა და იწუო ალფაჲთგან 1 სწავლად მისა, მეორედ დააქცია მოგებად მისა და იგი დუმნა, მერმე განრისხნა მოძღუარი იგი და სცა გელითა თავსა მისსა.

28. მიუგო ყრმამან მან და ქქუა: «განუზომელად გამიკჯრდების სწავლად უსწავლელთა, მე უშემძლებელეს ვარ თქუმად ვიდრეგან, რომელსა იგი შენ || იტუჯ, 572\*
ვითარცა რვალი ოხრეს და ვითარცა წინწილნი ვუჯნიან, რამეთუ არა მოაკსე- ვ
ნებენ კმასა სიტუჯს მოგონებისასა და არცა გონებასა მის გულისკმის უოფად
ძალისა.

29. და იწყო იესოჯ სიტყუად წერილისა მის ყოვლისა ალფაათგან მიო ჭამდე ადიდითა გამოძიებითა.

30. მერმე თქუა: ორომელთა ეგე ალფაჲ არა იცით, ბეტასა <sup>8</sup> მას გარ მე ასწავებად? განდა მიმარტით პირველად ალფაჲ ესე, მაშინდა მრწმენეს თქუენი ბეტაჲსა თჯსცა, რასა იგი იტუოდით».

31. და იწუო იესოჯ კითხვად ხატი და სახელი პირგელისაჲ მის წერილისაჲ, რამეთუ აქჯნდა მას სახელებსა მკედლებ, წარმატებულებ, იქცევისებ, ზე-უკუნ კეცი-ლებ, მიმოქცეულებ, კჯკურის საცებ ფერად საფასს მართლიად შობით.

32. ხოლო ზაქმ მოძღუარი იგი მისი დგა დაკჯრვებული ეგოდენსა მას სახე- 572° ლისდებასა, ხატ შუენიერებასა მას საკჯრველებასა, გმითა მაღლითა ღაღადებდა და იტუოდაა «გაჲ ჩემდა, რამეთუ თაგით თჯსით ესე ვითარი საქმმ შეგიმთხჯე, გან- ვ მაშორეთ ჩემგან, გეგედრები თქუენ».

33. «რამეთუ კერვე არა არს მაგისი ქუეუნისა ზედასლგაჲ, ჭეშმარიტად ღირს არს ესე დიდისა მის ჯჯარისა. ამან ცეცხლისაცა მას შეუძლოს შეწუ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Греч. айра.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Греч. µĩ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Греч. βῆτα.

- 8 ვად, მე ესრე მგონიეს, ვითარმედ ესე წულით**რღაუანის**ა მის **წინა ნოვესა ყოფი**ლ არს».
  - 34. ირაამე საშოა ყოფილ არს, რომელსა ეტჯრთა ეგე, ანუ რაამე ყოფილი არს იგი დიდეა, რომელსა ეპერა ესე წმიდაა».

Л. Меликсетъ-Бековъ.

# "Тронъ" или "икона"?

Въ последнія два десятильтія грузинская эпиграфика значительно обогатилась и количественно и качественно, какъ тщательностью воспроизведенія, нерідко съ таблицами, такъ научностью толкованій, преимущественно впрочемъ историческихъ. Львиная доля въ этой работь, исполнялась ли она на грузинскомъ языкѣ или на русскомъ, принадлежитъ историку Е. С. Такайшвили. Критики отдельныхъ книгъ по этой работе почти не было, не было даже простыхъ о нихъ отзывовъ научныхъ, между твиъ ихъ длинный рядъ у одного Е. С. Такайшвили, этихъ обнародованныхъ группами, въ большинствъ по мъсту нахожденія, памятниковъ грузинской эпиграфики. Они появлялись главнымъ образомъ въ Извъстіяхъ Кавказскаго Отдъленія Московскаго Археологическаго Общества и въ Сборникъ матеріаловъ для описанія племенъ и мъстностей Кавкава. Такое молчаніе ни въ какомъ отношеніи не заслужено самими изданіями Е. С. Такайшвили, да и едва-ли желательно съ точки эрвнія и общихъ, и спеціальныхъ интересовъ всей нашей области знанія. Молчаніе можеть быть учтено не только какъ признакъ согласія. На лицо точно глубокое равнодушіе къ вопросамъ, возбуждаемымъ памятниками грузинской эпиграфики, между темъ вопросы эти представляють живейшій интересъ, притомъ многосторонній, не для однихъ историковъ и археологовъ. Вѣдь до сихъ поръ съ точки эрвнія историковъ и археологовъ, главнымъ образомъ историковъ, грузинскія надписи и подвергаются освіщеню со времени Броссе, Госселіани, Бакрадзе, тогда какъ онъ не менье интересны для лингвистовъ и для этнографовъ. Руководители кавказской серіи СМ, по всей видимости, не чуяли, что въ ней именно, въ матеріалахъ для описанія племенъ и мъстностей Кавказа, издававшиеся Е. С. Такайшвили памятники находили вполет соответственно ихъ природе помещение. Посильно я намфренъ подблиться нфкоторыми наблюденіями и вызванными ими мыслями, — наблюденіями надъ грузинскими эпиграфическими матеріалами, пущенными въ научный обороть Е. С. Такайшвили впервые или представляющими новость тщательностью воспроизведенныхъ подлинниковъ и описаніемъ ихъ самихъ или мість ихъ нахожденія. Въ богатой матеріалами и научно исполненной работь Е. С. Такайшвили есть однако нікоторыя пягна, случаи недосмотровъ, иногда способные создать значительныя недоразумітнія за преділами ближайшихъ интересовъ грузинской эпиграфики, и на одинъ изъ нихъ я спіту указать сейчасъ. Въ І-мъ выпускі (1905) Археологическихъ экскурсій, разысканій и замітокъ (СМ, ХХХУ) въ числів надписей Зарэмскаго монастыря, «въ Ахалцихскомъ уіздіт», приводится одна Х-го вітка, «самая важная» по собственному опреділенію Е. С. Такайшвили (ц. с., стр. 17). Въ русскомъ переводії этой надписи читаемъ (ц. с., стр. 19):

«Скліароса мы вынудили бѣжать. Въ той странѣ, которая называется Харсанани (у Lebeau, Hist. du Bas-Empire, t. XIV, р. 157: Charsiane), въ мѣстности, которая называется Сарвенисни, стоялъ тамъ тронъ (Броссе и Бакрадзе читаютъ: построилъ сей тронъ)».

Опредёливъ время надписи по деяніямъ Склира съ установленіемъ даты построенія придёла Зарэмской колокольни «нёкіммъ Иванэ, сыномъ Сулы» въ концё Х-го века, — тёмъ именно Иванэ, который выступаетъ въ первомъ лицё въ самой надписи, помёщенной надъ дверью придёла колокольни въ Зарэмё и есть строитель этого придёла, Е. С. Такайшвили въ подтвержденіе своего чтенія и перевода пишетъ (ц. с., стр. 22): «Въ этомъ придёль, повидимому, хранился тронъ, привезенный Иване (віс) для куропалата Давида какъ воспоминаніе о побёдё иверійскаго войска». Между тёмъ въ грузинскомъ подлинникѣ про предметъ, «хранившійся въ этомъ придёль, сказано не «стоялъ», какъ переводитъ Е. С. Такайшвили, а «покоился» — дъздбъ, какъ читаетъ вполнѣ правильно и Е. С. Такайшвили въ своей военной транскрипціи надписи (ц. с., стр. 19; Броссе и Бакрадзе давали — Voyage archéol., II гарр., стр. 134, Кавк. въ др. пам. христ., стр. 70, первый — фантастическое чтеніе здбъ и переводъ «ј'аі сопятить», «я построилъ», второй — «Давидъ построилъ»).

Но дидов покоимся никогда не говорится про неодушевленный предметь, при немъ ни въ какомъ случай нельзя допустить подлежащимъ «тронъ», но дидов покоимся обычно сказуемое, когда ричь о покойники, объ икони. О помещени и перемещени иконы, какъ и мертвеца, иначе по-грузински и нельзя выразиться какъ съ помощью глагола «по-коиться», все равно ричь ли о стояни и постановки иконы, о перенесени

ея и т. п., глаголъ лишь снабжается требуемымъ предлогомъ — ഉദ- სუენეда, да-вододова или до-, resp. де-вододова, или обходятся безъ него სგენებად, какъ въ нашемъ тексть, гдь рычь съ точки эрынія русской языковой психологіи действительно о стояніи, хотя дело идеть объ иконе, что въ грузинскомъ, да и вообще въ яфетическомъ этническомъ воспріятіи, дающемъ себя знать и въ христіанской культурной річи, есть существо одного порядка съ покойникомъ, въ глубинъ племенныхъ народныхъ представленій болье того — само живое божество, но отнюдь не неодушевленный предметь. И въ грузинскомъ подлинникѣ надписи такъ и читаются удодо водо tmida qat-1 соятая икона стоящія подъ титлами слова ў з в ტо t a q ti, прочитанныя Е. С. Такайшвили какъ ტახტо taqtı тронг (такъ же читали Brosset и Бакрадзе). Копія оригинала, воспроизведенная на стр. 18, не имъеть качествъ хорошаго эстампажа (Е. С. Такайшвили называеть ее снимкомъ, но во всякомъ случат это не фотографическій снимокъ), и не могу отказаться отъ мысли, что и стоящія подъ титломъ буквы воспроизведены не вполнъ върно, именно у в в до ta q ti вм. У a в до ty q ti = tmiday qatı, что для подлиннаго текста X-го въка было бы болье правильно. Какъ будто меня поддерживаеть несовствить удачный или не вполнт удачно воспроизведенный фотографическій снимокъ той же надписи въ Матеріалахъ по археологін Кавказа (вып. IV, 1894, табл. XXVIII), въ текстъ впрочемъ вскользь упоминающихъ объ этой надписи или дающихъ совершенно невъжественныя разъясненія московскаго грузиновіда, ныні покойнаго А. С. Хажанова, по другимъ эпиграфическимъ памятникамъ Зарзмы, въ частности по отвътственному тексту съ упоминаніемъ имени «Шота» (ц. с., стр. 52). Въ этомъ же воспроизведении фотографического снимка занимающей насъ надписи какъ будто и титло надъ словомъ ў о і ў, принятое Е. С. Такайшвили за перекладину буквы 3. Главный источникъ недоразумения въ чтениэто принятіе начертанія R і за букву R t въ словь ў s і а, и—увъренность историка-эпиграфиста въ томъ, что на лицо scriptio plena, когда на самомъ дъль это сокращенія подъ титлами, стершимися окончательно или чрезвычайно слабо сохранившимися для эрвнія даже такого искушеннаго эпиграфиста, какъ Е. С. Такайшвили.

Следовательно, все цитованное место съ разъясненной нами частью въ точномъ русскомъ переводе гласитъ: «Скліароса вы вынудили обжать въ ту страну, которая называется Сарвенисн-и, тами стояла св. икона...». Однако, почему предполагается, что речь о приделе? Влагополучно ли съ чтеніемъ остальной надписи и ея пониманіемъ? А если нетъ, то какъ можно историку строить съ такимъ матеріаломъ что либо въ малейшей степени

прочное? Объ этомъ то следовало бы спросить техъ историковъ, которые уже не въ Тифлисе, а въ Москве и Петрограде въ основу организации университетскаго преподаванія гуманитарныхъ наукъ кладуть разлученіе историческихъ предметовъ съ филологическими, въ искреннемъ убежденіи, что это есть полезное для историческихъ, вообще общественныхъ наукъ новіпество.

Н. Марръ.

## Некрологи.

# Оскаръ Эдуардовичъ Леммъ.

1856 - 1918.

21-го мая — 3-го іюня 1918 г. скончался Оскаръ Эдуардовичъ Леммъ, (Oscar von Lemm).

На протяженіи одного года наша наука потеряда двухъ ученыхъ, съ именами которыхъ связано начало у насъ ученой традиціи въ представлявшихся имъ областяхъ научнаго знанія. Въ лицѣ М. В. Никольскаго сошелъ въ могилу первый русскій ассиріологъ; съ О. Э. Леммомъ впервые въ аудиторію русскаго университета вошла египтологія; наука лишилась въ немъ авторитетнѣйшаго представителя христіанской отрасли египтологіи — коптовѣдѣнія.

Небогата вившними фактами угасшая преждевременно жизнь покойнаго. Онъ родился 5 сентября 1856 г. въ Петроградъ, воспитывался въ Александровскомъ Лицев, съ которымъ сохранилъ живую связь до кончины. Одинъ изъ его лицейскихъ товарищей, проводивъ его до обители въчности, говорилъ собравшимся у его могилы, какъ самъ почившій нашелъ себѣ призваніе и удовлетвореніе и какъ въ этомъ отношеніи онъ выділяется изъ ряда многихъ своихъ сверстниковъ. Дъйствительно, еще на ученической скамът онъ проникся интересомъ къ Древнему Египту и, по окончаніи въ 1877 г. курса, отправился въ Германію для занятія егоптологіей и семитовъдъніемъ. Здъсь въ концъ семидесятыхъ и въ началь восьмидесятыхъ годовъ подъ руководствомъ Эберса, Лепсіуса, ПІрадера. Дильмана и др. эръло новое покольніе изследователей классическаго Востока, которому нъмецкая наука обязана своимъ успъхами, доставившими ей исключительное положение. Достаточно сказать, что сверстниками и коллегами О. Э. были Эрманъ, Видеманъ, В. Максъ Мюллеръ, Штернъ, Бецольдъ и многіе другіе, имена которыхъ тісно связаны съ тімъ періодомъ въ исторіи науки, когда область изученія культуры Египта и Передней Азіи становится на прочныя филодогическія основанія, когда строго проводится историческій методъ, когда акрибія классика сділалась идеаломъ, не недостижимымъ и для египтолога. И О. Э. былъ въ своей области яркимъ представителемъ этого направленія, усвоеннаго имъ въ аудиторіяхъ Лейпцигскаго и Берлинскаго Университетовъ. Въ 1882 году онъ былъ уже докторомъ перваго изъ нихъ. Его докторской диссертаціей было небольшое изследованіе. «Das Ritualbuch des Amondienstes». Ein Beitrag zur Geschichte der Kultusformen im alten Aegypten. Съ 1883 г. О. Э. былъ ученымъ хранителемъ Азіатскаго Музея Академіи Наукъ и занималъ этотъ постъ до самой своей кончины. За все это время онъ отлучался изъ Петрограда только въ 1883 г. на международный конгрессъ оріенталистовъ въ Лейденъ и въ 1896 г. въ свою въ высшей степени плодотворную для науки заграничную командировку, когда ему удалось посътить библіотеки и музеи Европы, содержащіе сокровища контской письменности. Съ 1887 г. по 1891 г. онъ въ качествъ приватъ-доцента преподавалъ въ Петроградскомъ Университетъ (на факультетъ восточныхъ языковъ) египтологію, коптскій языкъ и даже ассиріологію. Съ 1901 г. онъ состоялъ почетнымъ членомъ Каирскаго Institut Égyptien, а въ 1906 г. избранъ въ члены-корреспонденты Академіи Наукъ.

Ученая дѣятельность О. Э. распадается на три періода. Сначала онъ работаетъ въ области Древняго Египта; по возвращеніи въ Россію переходить постепенно къ Египту христіанскому, разрабатывая коптскія рукописи здѣшнихъ библіотекъ; наконецъ, собранный во время заграничной командировки огромный матеріаль даль ему возможность далеко выйти за предѣлы петроградскихъ собраній, расширить и углубить свои изслѣдованія и сдѣлаться едва ли не первымъ авторитетомъ въ области коптовѣдѣнія, заставляя прислушиваться къ своему голосу спеціалистовъ всего ученаго міра.

Докторская диссертація О. Э. впервые обратила винианіе на важный памятникъ древне-египетской храмовой литературы-хранившуюся въ Берлинскомъ музев богослужебную книгу Амонова храма въ Онвахъ, папирусъ № 55. Онъ далъ критическое изданіе съ переводомъ и комментаріемъ только однихъ надписаній «Главъ» этой книги, т. е. наименованіе перемоній и священныхъ дійствій ежедневнаго культа, совершенно основательно считая полное наданіе текста памятника еще преждевременнымъ и требующимъ сложныхъ и подготовительныхъ работъ. Дъйствительно, только въ 1892 году появилось большое изследование Moret, Le Rituel du culte divin journalier en Égypte, основанное отчасти на напечатанномъ только въ 1896 г. Берлинскимъ музеемъ оффицальномъ изданіи ритуальныхъ книгъ культа Амона и Мутъ, но привлекшее къ взученію и другой общирный параллельный матеріаль. Въ 1887 г. О. Э. еще разъ возвратился къ старой темъ, напечаталь въ Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde небольшую замътку: «Einige Bemerkungen zur Ceremonie des Lichtanzundens» (XXV, 113—116). Здёсь онъ даеть тексть и переводъ всей первой «главы» ритуала въ виду того, что на страницахъ названнаго журнала появились работы Эрмана и Дюмахена, посвященныя перемоніи возженія огня. Какъ въ диссертаціи, такъ и въ этой стать в разсвяны пвиныя заметки лексическаго, палеографическаго и реальнаго характера, иногда развивающіяся въ цёлые экскурсы, напр. на стр. 36 — 42 объ аллитераціяхъ, столь излюбленныхъ въ египетскихъ текстахъ, или на стр. 11 — 20, гдв впервые произведено изследованіе о «діактрической» черть. Заметимъ, что только въ 1908 г. Зете пришель къ тамъ же выводамь объ ея употреблении, забывъ конечно о своемъ предшественникв.

Другой трудъ, посвященный О.Э. древнему Египту— ero Aegyptische Lesestücke<sup>1</sup>, задуманный въ видѣ общирнаго пособія для начинающихъ египто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leipzig. Hinrichs'sche Buchhandlung. 1883. I Theil. Schrifttafel und Lesestücke. Изданіе посвящено «Seinem hochverehrten und lieben Lehrer Herrn Prof. Dr. Georg Ebers».

логовъ, съ таблицей знаковъ, многочисленными текстами и словаремъ. Ему удалось исполнить только половину этой задачи, выпустивъ первую часть, содержащую таблицу знаковъ, тексты іероглифическіе и іероглифическія транскриціи
и ккоторыхъ іератическихъ текстовъ. Изданіе было встрѣчено сочувственно;
Эрманъ¹, Эберсъ², Пиль³ и др. посвятили ему отзывы, въ которыхъ указывали на его своевременность, на большую пригодность, сравнительно съ
единственной въ то время хрестоматіей Рейниша. Дѣйствительно, до самаго
появленія трудовъ этого рода, принадлежащихъ Эрману и Мэллеру, хрестоматія О. Э. была начальной книгой для чтенія всѣхъ египтологовъ слѣдовавшаго
за нимъ поколѣнія. Для потребностей своей петроградской аудиторіи О. Э. выпустиль въ 1890 г. небольшое добавленіе къ своей хрестоматіи «Ехсегрта е libris
застів четегим Аедуртіогим», содержащее первую главу книги Мертвыхъ по
критическому изданію Навиля, булакскій гимнъ Амону и плачъ Исиды и Нефтиды въ іероглифической транскрипціи.

Петроградскія египетскія собранія не могли серьезно заинтересовать О. Э. по его возвращени изъ-за границы темъ более, что эрмитажные папирусы изучались уже В. С. Голенищевымъ, равно какъ и древне-египетская часть его собственной, тогла еще бывшей въ начальномъ період'я своего образованія. коллекцін. Значительную часть интереса св'єжести и новизны потеряли петроградскія собранія и всл'ёдствіе того, что самое важное изъ нихъ было, кром'ё папирусовь, уже описано Либлейномъ. Кое-что О. Э. нашель въ частныхъ коллекціяхъ, но и изъ нихъ онъ не призналъ ничего заслуживающимъ изученія и изданія. За то въ Публичной Библіотекв его ожидали сокровища коптской письменности, поступившія въ 1853 г. изъ коптскихъ монастырей после третьяго путешествія Тишендорфа. Это были пергаменные листы съ сахидскими и средне-египетскими отрывками изъ св. Писанія, апокрифическихъ дівній Апостоловъ, Апокалнисиса Арх. Михаила, житій св. мучениковъ, между прочимъ Виктора, исторія 'Александрійскихъ патріарховъ. Бохейрскія рукописи богослужебныхъ книгъ, гораздо болъе поздняго происхожденія, но все же цънныя, нашлись въ Азіатскомъ Музев Академіи Наукъ и въ Институтв Восточныхъ языковь при Министерстве Иностранных Дель. Коптскій матеріаль здешнихъ собраній затімь значительно увеличился, благодаря пріобрітеніямь В. С. Голенищева и экспедиціямъ В. Ю. Бока, предпринятымъ по почину Эрмитажа. Все это ждало изследователя, такъ какъ В. С. Голенищевъ не интересовался коптовъдъніемъ, а единственный тогда русскій ученый, который могъ бы этимъ заняться, В. В. Болотовъ, имъя опредъленныя задачи перковно-историческаго характера, не располагалъ временемъ для работы надъ изданіемъ текстовъ.

Такимъ образомъ О. Э. выпала на долю почетная задача ввести въ научный оборотъ эти долго лежавшія втунѣ богатства и даже подвергавшіяся опасности погибнуть. Безцѣнной заслугой О. Э. было спасеніе ихъ отъ разрушенія. О коптскихъ рукописяхъ Публичной Библіотеки онъ пишетъ между прочимъ слѣдующее: «Die Handschriften sind leider alle in einem schrecklichen Zustande; sie bestehen abgesehen von einer Anzahl grösserer Stücke aus unzähligen kleinen Stücken, die alle geordnet und an die richtige Stelle gebracht werden müssen. An

<sup>1</sup> Deutsche Literaturzeitung. 1883, 421.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Literar. Centralblatt. 1884. M 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nordisk Revy. Sept. 1884.

manchen Stellen sind die Blätter durchlöchert, an anderen ist die Schrift schon fast erloschen, dazu kommt noch, dass ein guter Theil der Blätter ganz zusammengeschrumpft ist und es oft nicht wenig Mühe kostet etwas aus den Falten herauszulesen. Die Handschriften haben durch langes Liegen und, wie es scheint, früher auch durch das Feuer stark gelitten <sup>1</sup>».

Послѣ вропотливаго труда, О. Э. удалось спасти для науки рядъ цѣнныхъ памятниковъ, и уже въ 1883 г. онъ сдѣлалъ о нихъ докладъ на международномъ конгрессѣ оріенталистовъ въ Лейденѣ<sup>2</sup>. Чрезъ два года вышло въ Лейпцигѣ автографированное изданіе сахидскихъ тишендорфовскихъ библейскахъ отрывковъ Публичной Библіотеки съ описаніемъ и другихъ контскихъ руконисей этого собранія<sup>3</sup>. Въ томъ же году за этимъ послѣдовало изданіе еще семи сахидскихъ библейскихъ фрагментовъ и девяти средне-египетскихъ текстовъ изъ того же источника<sup>5</sup>. Библейскіе отрывки петроградскихъ и иныхъ собраній бывали неоднократно предметомъ его занятій и въ послѣдующее время <sup>6</sup>.

Болъе интересные тексты требовали и болъе сложныхъ занятій и разысканій, привлеченія параллельнаго матеріала, поисковъ за другими частями тьхъ же памятниковъ, расчлененныхъ въ видъ отдъльныхъ листовъ по музеямъ и библіотекамъ всего міра — въдь вся древняя коптская литература дошла до насъ въ истерзанномъ видъ. О. Э. стремится къ реконструкціи того, что имъ найдено и спасено и окончательно дълаетъ своей спеціальностью разработку коптскаго языка и письменности. Житіе Св. Виктора и Апокалипсисъ Арх. Михаила—двъ темы, къ которымъ онъ непрерывно шелъ и для которыхъ онъ накопилъ огромный матеріалъ. Первую изъ нихъ ему удалось довести до конца, но еще не удалось увидъть полностью въ печати.

Раньше всёхъ увидёли свётъ отрывки «Исторіи Патріарховъ» , для которыхъ нашелся восполняющій матеріалъ въ изданныхъ Zoega и Rossi частяхъ того же памятника въ борджіанской и туринской рукописяхъ. О. Э. доказалъ, что этотъ памятникъ не исторія патріарховъ, а похвальное слово св. Асанасію Великому; фрагменты изв'єстной исторіи патріарховъ Севира Ашмунейскаго онъ видить въ другой борджіанской рукописи (№ 160), которой въ той же работъ и посвятилъ небольшое изсл'єдованіе. Имъ были опред'єлены и мельчайніе «сиротствующіе» («verwaiste») кусочки изданнаго Росси текста; они составнля рядъ новыхъ фрагментовъ похвальнаго слова св. Асанасію в.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bruchstücke der Sahidischen Bibelübersetzung, XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Actes du 6 Congrès des orientalistes. Comptes-rendus I, 143 (краткое упоминаніе).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bruchstücke der Sahidischen Bibelübersetzung nach Handschriften der Kaiserl. Öffentlichen Bibliothek zu St. Petersburg. Lpz. 1885. XXIII + 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sieben sahidische Bibelfragmente. Zeitschrift für ägyptische Sprache und Alterthumskunde XXIII (1885), 19 — 22.

Mittelägyptische Bibelfragmente. Études dédiées à C. Leemans (Leide 1886), 95—102.
 Sahidische Bibelfragmente. I и II Изв. Акад. Наукъ XXIII (1889), 257—268.
 373—381. (Изъ Собр. В. С. Голенищева и Музея Общ. Любит. Древ. Письи.) III Ibid. XXV, (1907), 083—0137. (Изъ Собр. Голенищева. Cod. orient. Berol. fol. 1605, Paris. 1305, Brit. Mus. Or. 3479 A. Berol. fol. 1348, 1849, 1605, in 80, № 409.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Koptische Fragmente zur Patriarchengeschichte Alexandriens. Mémoires de l'Académic des Sciences de St. Pétersbourg, t. XXXVI, & 11.

<sup>8</sup> Nachtrag z. d. Kopt. Fragm. z. Patriarchengeschichte. Изв. Акад. Наукъ IV, (1896), 287 — 48.

Въ 1890 — 92 г.г. были изданы и изследованы (). Э. нижне-сахилскіе отрывки апокрифическихъ деяній Апостоловъ Вареоломея, Филиппа, Андрея, Матеея, а также Петра и Павла: последнія по пріобретенным, В. С. Голенищевымъ папирусамъ начала V в. 1. Сравнение съ нѣкоторыми параллельными текстами, напр. эніопскими, дало вногла характерные для Египта варіанты. напр. откликъ культа кобчика въ деяніяхъ ап. Филиппа. Такіе пережитки древне-египетской старины всегда интересовали О. Э., который указываль на то. что копты въ своихъ агіологическихъ писаніяхъ иногда заимствовали отдѣльныя черты и изъ легендъ объ апостолахъ, и изъ древнихъ мученическихъ актовъ, и изъ преданій языческаго времени<sup>2</sup>. Подобный же пережитокъ онъ хотълъ видъть и въ скитскомъ повъствованія о дочеряхъ императора Зинона, сопоставляя его съ извъстной легендой о чудъ бога Хопсу въ странъ «Бехтенъ», разсказанной на «стэдъ Бентрепитъ» 3. Къ этому же періоду его дъятельности относится и его докладъ въ Русскомъ Археологическомъ Обществъ «Коптская легенда о нахожденіи гроба Господня», представляющій, главнымъ образомъ, переводъ изданной Росси туринской дегенды. Локдадъ имъ напечатанъ въ «Запискахъ Восточнаго Отделенія Общества» 4.

Богатый матеріаль, собранный О. Э. во время заграничной командировки, особенно въ библіотекахъ Рима, Турина, Неаполя, Парижа, постепенно имъ разрабатывался и издавался въ видъ длиннаго ряда непрерывно слъдовавшихъ другь за другомъ трудовъ. Этоть необычайный по ингенсивности періодъ научной деятельности начался съ изданія двухъ сахидскихъ текстовъ парижской Bibliothèque Nationale, относящихся къ раннему христіанству; отрывковъ изъ житія св. Кипріана Антіохійскаго (испов'єдь и страданіе) з и апокрифическаго сказанія св. Діонисія Ареопагита в о распятіи Христов'є, во время котораго онъ наблюдалъ въ Баальбекъ содрогание природы, и о проповъди Ап. Павла въ Асинахъ. Если первый изъ этихъ текстовъ не вноситъ чего либо новаго, такъ какъ повторяетъ то, что извъстно изъ греческаго, эојопскаго и другихъ житій св. Кипріана (издатель и напечаталь подъ строкой соотв'ятствующія мъста греческаго текста), то второй является новостью апокрифической литературы. -За этими трудами послъдовало исчернывающее изслъдование о немногочисленныхъ и болъе чъмъ скромныхъ остаткахъ коптской Александріи 7, разсъянныхъ въ видъ девяти листовъ по библіотекамъ Парижа, Лондона и Берлина. Всъ прежнія попытки перевода и обработки фрагментовъ, не только Bouriant и Maspero, но даже Crum теперь должны быть признаны совершенно устар'вещими; О. Э. отнесъ происхожденіе памятника къ VI в., рукопись—къ XI,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Koptische Apokryphe Apostelacten, I, II. Пав. Акад. Наукъ, XXXIII (1890), 509 — 581, XXXV (1892), 238 — 826; 2 фототип. табл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kleine Kopt. Studien, II, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Geschichte von der Prinzessin Bentres und die Geschichte von Kaiser Zeno und seinen zwei Töchtern. Изв. Акад Наукъ XXXII (1888), 473 — 6.

<sup>4</sup> T. IV (1889), 1 - 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sahidische Bruchstücke der Legende von Cyprian von Antiochien. Зап. Ими. Акад. Наукъ, VIII, Ист.-фил., IV, № 6, стр. XII + 90. 1899.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> E.ne dem Dionysios Arcopagita zugeschriebene Schrift Koptischer Sprache. Изв. Акад. Наукъ 1900, 267 — 306. Рукопись XV в. Peu. K. Piehl, Sphinx IV, 44 — 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Der Alexanderroman bei den Kopten. Ein Beitrag zur Geschichte der Alexandersage im Orient. St. Petersb. 1903. Стр. XVIII — 161 — 2 табл. Рецензія Е. Auderson, Sphinx, IX, 183 — 136.

тексть восходить къ греческому оригиналу, но отличному отъ псевдокаллисееновскаго: кромъ того коптскій переводчикъ позволяль себъ большую свободу и находился подъ вліяніемъ Библіи. Языкъ не чистый сахидскій, а съ принѣсью среднеегипетскаго и со своеобразной ороографіей, что заставило посвятить ему особый этюдъ грамматическаго характера. Одновременно съ Александріей О. Э. обработаль другой важный памятникь копто-сахидской письменности, и притомъ одинъ изъ самыхъ позднихъ-XIII или XIV в., а именно странное религіозно-дидактическое произведеніе въ четверостипіяхъ, называемое по своей формѣ (каждые три стиха подъ одну риему, послѣдніе вездѣ на «он») «Тріадонъ» <sup>1</sup>. Этотъ текстъ, написанный искусственнымъ языкомъ времени упадка, изобилующій насиліями надъ грамматикой и словаремъ въ угоду риемъ, состоялъ изъ 732 четверостишій и дошель до нась въ 3/5 своего настоящаго состава въ рукописи неаполитанской Національной библіотеки. Когда то Zoega издаль часть его, но безъ арабскаго перевода, который необходимъ для пониманія труднаго и запутаннаго текста. О. Э. далъ полное критическое изданіе сохранившейся части памятника съ арабскимъ переводомъ; послъднее было исполнено при участіи покойнаго бар. В. Р. Розена. Къ сожальнію, объщаніе выпустить вторую часть съ нъмецкимъ переводомъ и комментаріемъ покойный не успъл выполнить. Это изданіе особенно важно въ виду того, что «Тріадонъ» представляетъ оригинальный памятникъ коптской письменности и, притомъ, относится уже со времени ея заката, обнаруживая вліяніе арабскаго языка.— Последнимъ большимъ изданіемъ О. Э. была работа о коптскихъ отрывкахъ актовъ мучениковъ: Өеодора Восточнаго, Леонтія аравитянина, Ираклида и Исидора по рукописямъ борджіанскимъ, голенищевскимъ и др. И здъсь покойному удалось опубликовать только часть собраннаго матеріала<sup>2</sup>. Всв эти изданія исполнены съ необычайной тщательностью, можно сказать, съ любовью проявляющейся даже и въ ихъ внъшнемъ видъ. Всъ они снабжены превосходными указателями и, по большей части, прекрасными фототипическими воспроизведеніями отдільных страниць рукописей.

Кромѣ этихъ отдѣльныхъ изданій, О. Э. непрерывно обогащаль науку множествомъ статей, изслѣдованій, замѣтокъ и т. п., которыя онъ или помѣщаль въ разныхъ юбилейныхъ вили иныхъ сборникахъ 4, или постепенно печаталъ въ изданіяхъ Академіи Наукъ подъ общими заглавіями «Kleine Koptische Studien» и «Koptische Miscellen» 5, соединяя затѣмъ въ больше тома-сборники.

i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Triadon. Ein sahidisches Gedicht mit arab. Übersetzung. I. Text. St. P. 1908. XVII + 251 + 3 табл. Рецензія E. Anderson, Sphinx, IX, 131 — 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bruchstücke Koptischer Märtyrerakten. I—V. Зап. Имп. Акад. Наукъ. XII, № 1. 1908. XII → 84 → 1 табл.

<sup>3</sup> Miscellanea Coptica. Aegyptiaca. Festschrift für G. Ebers. 37—41. Zwei Koptische Fragmente aus den Festbriefen des heiligen Athansius. Recueil de travaux redigés en mémoire du jubilé scientifique de M. D. Chwolson (Berl. 1899), 189—197.— Два фрагмента борджіанской рукописи изъ 1-го и 25-го пасхальнаго посланія св. Аеанасія В.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Thalassios-Legende bei den Kopten. Corpus Hamleticum. Cf. Byzant, Zeitschr. IX (1900), 382 — 387.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Изв. 1907, 141 — 151, 495 — 510; 1908, 56 — 72, 191 — 208, 589 — 605, 1067 — 1089, 1923 — 1354; 1909, 341 — 364, 393 — 404; 1910, 61 — 86, 169 — 185, 347 — 370, 1097 — 1128, 1461—1468; 1911, 327—348, 453—468, 927—940, 1135—1158, 1237—1266; 1912, 163—180, 517—529; 1913, 538—554, 627—638; 1914, 485—513, 525—540, 915—934; 1915, 205, 226.

Съ 1899 года онъ напечаталъ 58 статей, какъ «Kleine Koptische Studien» 1 составившихъ большой томъ и два выпуска и 150 «Miscellen» въ двухъ томахъ. Это быль какь бы единоличный органь по коптоведеню, въ которомъ О. Э., не откладывая до большого исчерпывающаго изданія, сообщаль свои наблюденія надъ коптскими текстами, свои лексическія и грамматическія изысканія. конъектуры, возсгановленія текстовъ, зам'ячанія по поволу изланій, выхолившихъ за это время. Ни одна работа по коптовъдънію не проходила мимо его критики, которая, при всей корректности тона, нер'едко была безпощадна... "Im Laufe der letzten zwanzig Jahre sind nicht wenige Koptische Texte herausgegeben und übersetzt worden, doch können lange nicht alle den Anspruch erheben. grossen Nutzen gebracht zu haben. Ebenso wie auf dem Gebiete des hieroglyphischen ist auch auf dem Gebiete des Koptischen nicht wenig gesündigt worden. Es ist aber die höchste Zeit, dass auch hier mit dem alten Sauerteige aufgeräumt <sup>9</sup> werde» — таковы справедливыя слова строгой филологической школы, представителя того поколенія египтологовъ, которое дало Эрмана, Штейндорфа и ихъ учениковъ, успъшпо ведущихъ свою науку къ акрибіи классической филологіи. О. Э. неуклонно проводиль эту программу въ своихъ работахъ, исправляя плохія изданія, очищая тексты, осторожно, остроумно и убъдительно возстановляя ихъ изъ жалкихъ остатковъ строкъ и словъ и возвращая наукъ. И здъсь ему помогало, между прочимъ, хорошее знаніе Библіи и необычайное терпение въ поискахъ. Онъ неоднократно указывалъ на то, что безъ этихъ качествъ нечего приниматься за работу надъ коптскими текстами. Къ этому, конечно, необходимо прибавить, что следуеть обладать лействительнымъ знаніемъ коптскаго языка и что такое знаніе его, какимъ отличался покойный, принадлежитъ къ числу исключительных явленій — онъ понималь и чувствоваль всё тонкости этого языка, его грамматики и лексикона.

Кром' мелких зам' токъ грамматическаго и лексическаго характера, кром' в замівчаній къ текстамъ и разборовъ изданій ихъ, въ сборникахъ мы находимъ и крупныя работы, липь по недоразумьнію причисленныя къ «Kleine Studien». Таковы, напр., этюды: XVIII. "Bemerkungeu zum koptischen Kambyses-Roman", XLIII "Zu einer Rede des Athanasius". XLV "Bemerkungen zu einigen Werken des Schenute». LVI "Zu einem Encomium auf den hl. Claudius". LVII. "Zu einem Encomium auf den hl. Athanasius». Первый, кром'в многочисленныхъ текстуальныхъ замъчаній къ памятнику, открытому и изданному Шеферомъ, кромъ исправленій переводовъ, касается характера и источниковъ «романа о Камбизѣ». Онъ высказываеть мивніе, что авторомъ быль пламенный египетскій патріоть, начитанный въ Библіи, особенно хорошо знавшій пророка Іеремію, знакомый съ классиками, напр. Геродотомъ и Ксенофонтомъ. Самое произведение не столько романъ о покореніи Египта, сколько похвальное слово египетскому народу. Онъ даетъ после Пунтони и Эрмана новое доказательство въ пользу знакомства коптовъ съ греческой классической литературой. Другія большія работы, комбинируя собранный О. Э. матеріаль съ изданнымъ, возстановляютъ большія части важныхъ памятниковъ святоотеческой и житійной литературы; въ посл'іднемъ онъ снова возвращается къ старой темъ о похвальномъ словъ св. Асанасію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изв. Акад. Наукъ X (1899), 403—434. XIII (1900), 1—163. XIV (1901), 289—313. XXI (1904), 041—0289. XXV (1906), 01151—0193. Записки Имп. Акад. Наукъ. VIII, № 12 (1908), стр. 68. XI № 4 (1912), стр. 146 → 3 табд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alexanderroman, XVL

В., для возсозданія котораго матеріаль успівль вы значительной степени увеличиться. Не будемы останавливаться на многихы другихы, боліве мелкихы статьяхы того же характера, столь же важныхы не только для коптовіда, но и для изслідователя древнехристіанской письменности вообще, упомянемы только обы этюдів ІХ «Zur Geschichte der Bekehrung der Iberer zum Christenthume», развитіемы котораго было изслідованіе «Iberica» і. Здівсь авторы указываеты на хорошую взаимную освідомленность коптовы и грузины, обусловленную іерусалимскими сношеніями, собираеть соотвітствующій матеріаль сы возможной полнотою и доказываеть, что настоящимы именемы св. Нины было Осогноста, Нина же является нарицателемы поппа—убууся. Этюды IV собираеть вы коптской письменности свіддінія обы Индіи и т. п.

Труды О. Э. доставили ему почетное имя во всемъ ученомъ мірѣ и вызвали рядъ въ высшей степени благопріятныхъ отзывовъ въ ученыхъ изданіяхъ. Еще въ 1903 г. Seymour de Ricci посвятиль его ученой двятельности спеціальную статью<sup>2</sup>. Масперо въ рецензіи на Kleine Koptische Studien говорить, напр., следующее: «M. de Lemm est sans contredit le mieux armé et le plus doué de sens critique de tous les savants qui depuis vingt ans se sont occupés de la dernière forme de la langue égyptienne. Non seulement il connaît ses textes à merveille, quand même ils sont encore cachés dans les bibliothèques les plus lointaines de l'Europe, mais il les manie avec une habileté et une sûreté de methode qui n'est qu'à lui. C'est plaisir de lui voir prendre un passage incomplet, ou mal publié, ou qui contient des mots absents du dictionnaire, puis, le restituer, le redresser, réunir des exemples en quantité et en tirer le sens qui avait échappé à ses prédécesseurs. Si l'on voulait lui adresser un reproche, ce serait peut-être de ne pas savoir s'arrêter à temps et de continuer son explication quand elle est déjà plus que suffisante à prouver sa thèse, mais dans un domaine aussi inexploré encore qui oserait dire qu'une démonstration est vraiment trop longue?" 8... Покойный шведскій египтологь Karl Piehl въ своей рецензів на одинъ изъ его трудовъ пишетъ, что онъ «mérit de servir de modèle à quiconque est désireux d'apprendre comment on doit s'y prendre, lorsqu'il s'agit de composer un ouvrage de philologie copte» 4.

Будучи большой ученой силой международнаго значенія, О. Э. и для русской науки оказаль существенныя услуги, хотя только двё изъ своихъ статей написаль на русскомъ языкі 5. Онъ быль первымъ у насъ университетскимъ египтологомъ и, несмотря на свою кратковременную преподавательскую дівтельность, успівль укоренить въ петроградскомъ, а чрезъ него и въ другихъ русскихъ университетахъ традиціи нашей науки, и притомъ въ то время, когда интересъ къ той области научнаго знанія быль еще у насъ ничтожный, когда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зап. Акад. Наукъ, VII (1906), № 6. Рецензія Anderson, Sphinx, X, 35 — 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les études Coptes en Russie et les travaux de M. von Lemm. Revue Archéologique 1903, II, 302 — 318.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Revue Critique 1905, 323 — 4. Cp. ibid. 1907, 124. 1913, 403 — 4.

<sup>4</sup> Sphinx, 4, 45.

<sup>5</sup> Кромѣ указаннаго реферата «Коптская легенда о нахожденів Гроба Господня» онь помѣстиль еще тексть къ цвѣтной таблицѣ изъ коптской рукописи съ мвніатюрами, надавной Московскимъ Музеемъ Изящныхъ Искусствъ (б. колл. Голенищева), подъ заглавіемъ: Отрывокъ изъ посланія ап. Іакова на коптскомъ языкѣ. Изъ собр. В. С. Голенищева № 4786. Памятники Музея Изящныхъ Искусствъ. І, 59, табл. Х. См. еще его замѣчанія по поводу нашего доклада въ Русск. Археол. Общ. о препод. Кврѣ. Зап. Восточь. Отд. XV, XVIII.

занятія египтологіей считались чуть ли не чудачествомъ, если не чемъ либо худшимъ и когда даже въ ежедневной печати могли появляться подписанныя людьми, причастными наукъ, статьи, въ которыхъ съ пренебрежениемъ говоридось, что въ университетъ могуть находиться и охотники заниматься египетскими јероглифами... Но не на одной университетской каоедръ О. Э. былъ представителемъ своей науки въ Россіи-всь мы были свидътелями его неутомимой. болье чымь тридцатильтией дыятельности въ Азіатскомъ Музев Академіи Наукъ, учрежденіи, столь дорогомъ и близкомъ сердцу каждаго русскаго оріенталиста. порядокъ, богатство, гостепримство и уютность котораго въ значительной мъръ были обусловлены личностью и дъятельностью покойнаго. Для благоустройства музея онъ не тяготился никакой работой, хотя бы она и не всегда, казалось, соотвътствовала ученому, и притомъ съ такимъ именемъ, какое было у него. Благодаря его стараніямъ, отдівлы классическаго и христіанскаго Востока стоять въ Музев на должной высотв. Наконецъ, сколько ученыхъ и не ученыхъ обращалось въ ствнахъ Музея за совътомъ и справками къ О. Э. и сколько научныхъ сведений такимъ путемъ ему пришлось распространить. Отмътимъ еще одну черту научной дъятельности покойнаго. Въ своихъ многочисленных работах онъ привлекал и русскій и вообще славянскій матеріаль и указываль на русскую ученую дитературу, косвенно давая понять необходимость знанія того и другой для занимающихся письменностью христіанскаго Востока.

HERPOJOUR.

Ученое насл'єдство покойнаго чрезвычайно богато. Посл'є него осталось множество копій коптскихъ и зеіопскихъ рукописей, сд'єданныхъ съ оригиналовъ въ библіотекахъ Берлина, Парижа, Лондона, Неаполя, Турина, собраній б. Голенищевскаго и Лихачевскаго, фотографіи различныхъ коптскихъ текстовъ, н'єколько вполн'є законченныхъ работъ и огромное количество зам'єтокъ. Такъ, имъ вполн'є приготовлены къ печати изсл'єдованія о легенд'є объ обр'єтеніи гроба Господня, бывшей темой его доклада въ Археологическомъ Обществ'є, о коптскомъ перевод'є творенія Епифанія о 12 камняхъ, объ ахмимскомъ заклинаніи, о страданіи Ап. Симона, зам'єтки къ новому изданію коптскихъ текстовъ Видде, изданіе двухъ похвальныхъ словъ Іоанну Крестителю, серія новыхъ Кортізсне Мізсеllen и т. д. Весь этотъ матеріалъ, обогатившій Азіатскій Музей, потребуеть многихъ л'єть для изданія и разработки.

Б. Тураевъ.

# Памяти І. А. и Д. А. Кипшидзе и С. Ломія <sup>1</sup>.

Случай, часто бывающій изумительнымъ, сдёлалъ то, что я занимался армянскимъ терминомъ, названіемъ созв'єздія «трехъ маговъ», когда мнё вручили письмо отъ 24-го іюня 1919 г. изъ Тифлиса о смерти трехъ моихъ учениковъ, въ томъ числіє и І. А. Кипшидзе. Кавказов'єдный небосклонъ не великъ, еще менте общиренъ онъ въ перспективте нашей пік лы, и я нисколько не смущаюсь на такомъ маломъ небосклонть, далеко не насчитывающемъ полноты созв'єздій, далеко вообще не зв'єздномъ, и мелкія св'єтлыя точки приравнять къ св'єтлімъ. Для насъ, ищущихъ утішенія больше въ предпріятіяхъ будущихъ, чемъ стяжаніяхъ прошлаго, три покойныхъ работника были тремя зв'єздами изъ пояса Оріона.

Случайно, конечно, совпаденіе ихъ смерти.

Смерть двухъ молодыхъ грузиновъдовъ не имъетъ какъ будто особаго отношенія къ смерти старшаго изъ почившихъ — І. А. Кипшидзе, развъ она нарушаетъ и то, что казалось достаточно жизненно оправдываемымъ въ стихъ Шоты изъ Рустава — «Встръчу устроитъ въ концъ Земля юношамъ со старцами»: тутъ всъ молодые, и старшій между ними І. А. Кипшидзе далекъ былъ отъ грани старости, ему не было и сорока лътъ.

Однако І. А. Кипшидзе, несомнѣнно, быль причиной или поводомъ къ тому, что къ кавказовѣдѣнію пріобщился его младшій брать, Д. А. Кипшидзе, туть по связи крови, по семейной связанности, да и С. Ломіа, туть уже по кровной связи адепта съ предметомъ спеціальнаго изученія І. А. Кипшидзе — мегрельскимъ языкомъ; С. Ломіа быль мегрель.

С. Ломіа быль самымі молодымъ изъ трехъ лишь въ качествъ питомца Петербургскаго Университета. До вступленія его въ учащуюся среду Ломіа учительствоваль въ сельской школь. Онъ не быль первымъ въ этомъ отношеніи: такова была жизненная школа и Вукола Беридзе, и изъ этой школы, со слабымъ еще тогда здоровьемъ, и тогда еще носившій въ себъ бользнь, унесшую его въ могилу, скромный, спокойный, тихогласный Ломіа настойчиво работаль, методически припадая въ Петроградскомъ Университеть ко всему тому,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эти нѣсколько словъ памяти почившихъ моихъ учениковъ были прочитаны въ засѣданіи Восточнаго Отдѣленія Русскаго Археологическаго Общества, членомъ котораго состоялъ І. А. Кипшидзе.

что удавалось нашему бывшему факультету восточныхъ языковъ, да и не одному нашему факультету, давать по части кавказовъдънія или соприкасающихся съ нимъ наукъ. По окончании курса, владъя въ достаточной для начинающаго работника мъръ знаніемъ и грузинскаго, и армянскаго языковъ, онъ по своей иниціативъ занялся діалектическими изысканіями вътой живой средъ мъщаннаго населенія ахалцихскаго убода, гдф исконная грузинская и исконная армянская рфчь, да впостедстви внесенная турецкая и еще поздне вторично армянская речь, не способствують уясненію національных в межь, а скорве заметають следы двиствительных в межплеменных в демаркаціонных в линій. С. Ломів въ эту среду былъ направленъ не научной командировкой и не академической работой, а политической пропагандой, какъ партійный діятель: онъ быль грузинскимь сопіалистомъ-федералистомъ, и тімь болье ему чести, что въ захватывавшей его политической борьбъ онъ не упускалъ изъ виду научныхъ интересовъ, усвоенныхъ имъ въ пониманіи петроградской школы. Какъ живой стоить онъ передо мною, когда въ іюнъ 1917-го года въ одной изъ комнать гостинницы «Съверные номера», въ Тифлисъ, явившись подълиться своими наблюденіями по посъщенному имъ Ахалцихскому, да и Ахалкалакскому околотку, тихо, но съ увлечениемъ энтузіаста дешифрировалъ сокращенно занесенные имъ въ дневникъ дингвистические и археологические факты. Сообщения его послужили лишнимъ стимуломъ, чтобы маршрутъ мой изъ Тифлиса въ Ани, вопреки привычкъ пользоваться обычнымъ короткимъ жельзнодорожнымъ путемъ по Карсской дорогъ, направить на лошадяхъ черезъ Боржомъ, Ахалцихъ, Ахалкалакъ и т. д. Для меня его устный докладъ сдёлаль вполнё яснымъ, что въ Ломіа мы имъемъ работника, способнаго не только подмъчать въ натуръ любопытные факты, но и производить научно важные наблюденія, да и самостоятельно намвчать построенія, къ которымъ они клонять. Потому естественно, что, не располагая лично достаточнымъ временемъ для предполагавшихся мною работъ по грузинскимъ говорамъ въ указанномъ районъ, гдъ господствовала нъкогда месхійская грузинская рібчь—раг excellence литературная, и древняя, средневівковая (достаточно сказать, что это рычь поэта Шоты изъ Рустава), я спокойно передовърилъ ему исполнение намъчавшейся мной въ общихъ чертахъ для себя программы, предоставивъ ему свободу въ конкретизаціи отдільныхъ заданій. Съ этой лингвистической программой онъ былъ первымъ, получившимъ научную командировку отъ Кавказскаго Историко-Археологическаго Института. Отчетная работа его по командировив хранится въ названномъ Институтв, какъ то сообщаетъ Г. Н. Чубиновъ.

Въ заключеніе отмѣчу, что еще въ первыхъ попутныхъ своихъ наблюденіяхъ Ломією было обращено вниманіе на Мурджахетскую стелу близъ Ахалкалака, въ описаніи Ростомова и въ опредѣленіи Е. С. Такайшвили (какъ фаллъ) вызывавшую сомнѣніе покойнаго Я. И. Смирнова и подозрѣніе, не имѣемъ ли въ ней вишапа. Совершенно ясно описанные и сопровожденные рисункомъ ея детали въ первомъ, еще устномъ, докладѣ о личной его, Ломіи, поѣздкѣ меня убѣдили, что въ памятникѣ мы дѣйствительно должны имѣть дѣло съ вишапомъ. Въ дальнѣйшемъ это подтвердилось при личномъ осмотрѣ (стелъ оказалась пара), и, такимъ образомъ, благодаря покойному Ломіи днемъ раньше установилось, что районъ распространенія вишаповидныхъ стелъ не ограничивался Гехамскими горами въ Эриванской губерніи, доходя на сѣверо-западъ до верхняго теченія Куры, до Ахалкалака.

Я. И. Симрновъ въ моей памяти тёсно связанъ и со спеціальнымъ направленіемь, которое приняли работы Д. А. Кипшидве-археологическія. Еще въ 1914-иъ году Д. А. Кипшидзе быль однимъ изъ трехъ, которымъ было мною довърено производство раскопокъ въ селъ Муръ (Mur-1), у вратъ Сваніи, въ поискахъ мъста погребенія Максима Исповъдника: это были Н. Н. Тихоновъ (убитый у Карпать въ великой войнѣ, 14-го мая 1915-го года), прошедшій техническую школу по производству раскопокъ въ Ани и въ то же время искусный исполнитель фотографическихъ снимковъ археологическаго матеріала, Е. Д. Микеладзе, грузиновідь, принимавшій годомъ раньше, именно въ 1913-мъ году, участіе въ анійскихъ раскопкахъ, и Д. А. Кипшидзе, которому было поручено осмотромъ близлежащихъ памятниковъ и опросомъ окрестнаго населенія найти для осв'вщенія древностей въ Мур'в опору или пережиточные ихъ самихъ отклики въ мъстныхъ памятникахъ матеріальной культуры и мъстныхъ народныхъ преданіяхъ. Порученіе было выполнено съ добросовъстностью, со скрупулезностью стараго опытнаго филолога (Е. Д. Микедалзе тогла было списано житіе Максима Испов'вдника по п'внному тексту Мартвильской рукописи въ Мегрелін Х-го віка). Д. А. Киппиндзе мні казался более по расположению своему и подготовке призванными работать въ области письменныхъ или устныхъ литературно-филологическихъ изысканій. Но на государственномъ экзаменъ у Я. И. Смирнова на меня произведи впечататние продуманные и совершенно зръдо научно формудированные отвъты Д. А. Кипшидзе на задававшіеся ему вопросы по Уплис-цихскимъ пещерамъ, въ рисункахъ Dubois. Въ 1915-иъ году Л. А. Кипшидзе былъ приглашенъ мною въ Ани для описанія пещерныхъ построекъ средневъковаго армянскаго городица. Д. А. Киппидзе и въ этотъ разъ съ избыткомъ оправдалъ оказанное ему довъріе. О результатахъ его анійскихъ работь я имъль честь обстоятельно докладывать въ Восточномъ Отделени въ одномъ изъ отчетовъ объ анійскихъ кампаніяхъ. Плодъ кропотливыхъ настойчивыхъ его работъ, въ видъ весьма толстой рукописи, снабженной фотографическими снимками, лежитъ у насъ здёсь въ Петрограде, въ архиве Кавказскаго Историко-Археологическаго Института. Мы всв, бывше въ Ани, были свидътели, какъ не щадя силъ, не жалья себя, Д. А. Кипшидзе, страдавшій туберкулезомъ, съ точностью хронометра выполняль дневныя заданія своей общирной работы. Когда у меня возникла мысль, восполнить изследованіе использованныхъ въ средніе въка для современнаго христіанско-культурнаго строительства пещерных помъщеній описаніемъ Вардзійскихъ пещеръ въ Грузіи, близъ Ахалкалака, и это предпріятіе сдълать однимъ изъ первыхъ въ работахъ Кавказскаго Историко-Археологическаго Института, мнв казалось, что лучшаго исполнителя я не могу найти, какъ описатель пещерныхъ помъщеній Ани, и Д. Л. Кипшидзе былъ командированъ Кавказскимъ Историко-Археологическимъ Институтомъ вмъстъ со спеціальнымъ фотографомъ. Онъ былъ командированъ одновременно съ Ломіа, вмість сь Ломіа, и вмість съ отчетной работой Ломіа хранится и отчетная работа Д. А. Кипшидзе въ Тифлисв въ Кавказскомъ Историко-Археологическомъ Институть, какъ пишетъ Г. Н. Чубиновъ.

Д. А. Киппидае быль захвачень Вардзійскими пещерами. Его письма, нолучавшіяся мною въ Ани, были большимь удовлетвореніемь, внушавшимь не только ув'вренность въ усп'вшности данной задачи по Вардзій, но и въ полученій работника спеціалиста вообще по среднев'вковымъ пещернымъ постройкамъ

Кавказа. Однако, Д. А. Кипшидзе отнюдь не терялъ интереса къ литературно-филологическимъ изысканіямъ. Заявившій себя еще на студенческой скамый серьезнымы отношениемы кы грузино-палестинскимы разысканіямы. когда изданный мною синодикъ Крестнаго монастыря быль следанъ предметомъ ряда докладовъ слушавшихъ одновременно лекціи по грузинскому изыку и грузинской литературъ Блейка, Ломіа, Д. А. Кипшидзе, я передаль Д. А. Кипшидзе мой списокъ житій грузинскихъ діятелей въ Палестині для подготовки текста къ изданію и русскаго перевода. И зд'єсь я им'єдъ дишній случай убъдиться въ большой скрупулезности молодого работника, волновавшагося, что или въ переводъ или въ подлинномъ текстъ что либо имъ недосмотрено, что либо ускользнуло отъ его вниманія, и бравшаго не разъ готовую работу для пересмотра. Сейчась работа эта пъликомъ набрана, навно набрана (всего 17 гранокъ Христіанскаго Востока), и давно была бы сверстана, напечатана и издана, если бы не переживаемые нами типографскія условія. Л. А. Кипшидзе, не чуждый родныхъ національныхъ интересовъ, по складу своего характера быль типичнымь ученымь работникомь, находившимь полноту жизненнаго своего удовлетворенія въ научныхъ занятіяхъ.

Того же склада по существу быль и І. А. Кипшидзе, со смертью котораго престарблый отець, священникь, лишился единственной поддержки и остались вдова его самого съ малолътними дътьми. Если бы не семейныя обстоятельства и совершенно справедливыя опасенія одинаковыхъ трудностей для семьи пережить наступившія условія виъстъ съ нимъ въ Петроградъ или въ разлукъ съ нимъ въ Тифлисъ, І. А. Кипшидзе остался бы въ нашихъ рядахъ на своемъ посту ученаго работника, призваннаго углублять свою спеціальность отстаивать ея далеко не всъми въ научномъ міръ признанные права все той же научной работой, онъ несъ бы вмъстъ съ нами всъ тяготы петроградскаго силънія ученыхъ.

Лишь по общественной средь, въ которой I. А. Киппидзе рось, онъ увлекаемъ былъ политическими интересами. Жизнь Кавказа была такова, что уроженецъ его безъ политическаго интереса, притомъ политическаго интереса съ національнымъ уклономъ, такъ же былъ бы не реаленъ, какъ въ настоящихъ нашихъ условіяхъ жизнь безъ спекулянтовъ.

І. А. Кипшидзе быль воспитанникъ той православной семинаріи въ Кутаись, которую впоследствіи властямъ пришлось закрыть, такъ какъ каждое серьезное просветительное учрежденіе въ переживавшихся на Кавказ условіяхъ являлось источникомъ пониманія ихъ несносности и необходимости ихъ упразднить. Большинство грузинскихъ деятелей соціалъ-демократической партіи происходило изъ грузинъ-имерцевъ и грузинъ-гурійцевъ, и добрая часть ихъ, особенно работавшихъ въ сельскомъ населеніи, въ самыхъ глухихъ углахъ Грузіи, была изъ питомцевъ Кутаисской семинаріи. І. А. Кипшидзе, также изъ грузинъ-имерцевъ, также воспитанникъ духовной семинаріи въ Кутаисъ, не могъ избъгнуть той же жизненной школы. Одно время, спасаясь отъ полицейского надзора, вынужденъ былъ провести зимніе мъсяцы, полные лишеній, въ Сваніи, нестерпимой по условіямъ жизни именно зимой, гдѣ въ реальной средѣ І. А. Кипшидзе очень еще молодымъ, по всей видимости, приплось по своему передумать объ усвоенныхъ имъ пропагандой идеяхъ.

Интересъ къ нимъ однако І. А. Киппидзе сохранялъ и въ Петербургъ въ первые годы студенчества, когда за присутствіе изъ любопытства на нелегальномъ собраніи въ одномъ изъ рабочихъ кварталовъ, І. А. Кипшидзе былъ высланъ на Кавказъ безъ права вернуться въ столицу; будучи студентомъ физико-математическаго факультета по естественному отдѣленію, І. А. Кипшидзе усердно посѣщалъ напіи лекціи и успѣшно занимался и по грузинскому, и по армянскому языкамъ; это знаніе личное І. А. Кипшидзе по лекціямъ мнѣ дало возможность вступиться за него, и ректору удалось добиться разрѣшенія для І. А. Кипшидзе вернуться на короткій срокъ въ Петербургъ, чтобы онъ могъ сдать экзамены и зачетныя работы по физико-математическому факультету, и затѣмъ проститься съ нашимъ Университетомъ. Была еще надежда дальше выхлопотать ему право на проживаніе въ Петербургъ, какъ студенту, занимавшемуся на факультетъ восточныхъ языковъ. Не знаю, сдаль ли онъ свои экзамены или зачетныя работы по возвращеніи въ Петербургъ, но по пріѣздѣ въ Петербургъ І. А. Кипшидзе съ физико-математическаго факультета перешель на факультетъ восточныхъ языковъ, и про него забыла бдительная полиція.

І. А. Кипшидзе кавказовъдныя занятія свои по переходъ на факультеть восточныхъ языковъ повелъ совершенно сознательно и продуманно въ смыслъ плана, какъ лингвистъ, и вскоръ, еще студентомъ, онъ могъ быть призванъ къ сотрудничеству въ начатомъ тогда предпріятіи по изслідованію яфетическихъ языковъ шипящей группы, въ то время именовавшейся «тубал-кайнской». Въ 1909-мъ году въ вакапіонное время онъ быль командированъ факультетомъ восточныхъ языковъ въ Мегрелію уже «для продолженія изученія на мъсть мингрельскаго языка. Тогда еще І. А. Кипшидзе имъль попутное порученіе «собрать дополнительные матеріалы по чанскому языку въ Русскомъ Лазистанъ», и тогда еще посл'в совершенныхъ имъ уже лингвистическихъ экскурсій по Мегреліи располагаль результатами» въ видё «грамматики мингрельскаго языка, мингрело-русскаго словаря и хрестоматіи», въ процессв подготовки для изданія, какъ писалъ онъ въ предисловіи работы о чхальскомъ говорѣ, озаглавленной «Дополнительныя свёдёнія о чанскомъ языкё (изъ лингвистической экскурсів въ Русскій Лазистанъ, Пет. 1911). Это являлось необходимымъ, не териввшимъ отлагательства дополненіемъ къ моей грамматик чанскаго языка.

По части обработки грамматики живой рвчи І. А. Кипшидзе быль большой мастерь, какъ то можно видъть по литографированной грамматикъ грузинскаго языка въ серіи курсовъ кавказскихъ туземныхъ языковъ для кандидатовъ на судебныя должности Министерства Юстиціи (Пб. 1911). Мнъ приплось нъсколько разъ быть на его лекціяхъ для посътителей названныхъ курсовъ, и вполнъ понимаю, почему слушавшіе его студенты и въ Университетъ высоко цънили его преподавательскій талантъ.

І. А. Кипшидзе, отойдя совершенно отъ политическихъ интересовъ къ научнымъ, сохранилъ свое соціалъ-демократическое, тогда и на Кавказѣ отнюдь не окрашенное націонализмомъ настроеніе. Этому помогалъ и характеръ спеціальныхъ лингвистическихъ его занятій, и вообще факультетская или университетская, пропитанная научными интересами атмосфера Петербурга. Уже то, что І. А. Кипшидзе, грузинъ, взялся за изслѣдованіе и составленіе грамматики метрельскаго языка съ точки зрѣнія мѣстной національной оцѣнки было преступленіе. І. А. Кипшидзе имѣлъ смѣлость въ самомъ Кутаисѣ, передъ грузинской аудиторіею, цѣлую лекцію посвятить значенію метрельскаго языка и необходимости его изученія, и былъ повидимому, смущенъ холоднымъ пріе-

момъ, но не поколебленъ въ правильности своего отношенія къ вопросу о мегрельскомъ языкъ.

На грамматикъ мегрельскаго языка, магистерской диссертаціи покойнаго, я не буду останавливаться. Когда я даваль о ней отзывъ, нъкоторымъ показавшійся черезчуръ восторженнымъ, я не зналъ, что работа эта получитъ особую цънность для ръшенія ряда важнъйшихъ вопросовъ, въ томъ числъ скиескаго. Но тогда уже было ясно, и постепенно это еще болъе выяснилось, что въ І. А. Кипшидзе вмъемъ работника, на котораго спокойно можно возложить дальнъйшее обнаруженіе всего фактическаго богатства живой ръчи шипящей группы яфетическихъ языковъ. Болъе того, я увъренно п спокойно ждалъ, какъ къ нему перейдетъ естественно и работа надъ сванскимъ языкомъ, съ которымъ его связывали и воспоминанія совствув молодыхъ годовъ. По чанскому языку онъ сдълать еще дальнъйшіе успъхи по углубленію нашихъ знаній, далеко опережающіе то, что имъется въ моей работъ.

Но I. А. Кипшилзе отноль не быль лишь работникомъ по живымъ безписьменнымъ или письменнымъ яфетическимъ языкамъ. Его уменіе мастерски справляться съ трудностями древне-грузинскихъ текстовъ было основано въ значительной мъръ на большой работъ, которую онъ вель по грузинской лексикографіи: это порученное ему Академіей Наукъ изданіе безподобнаго по содержательности, несмотря на небольшой на видъ его размъръ, грузинскаго словаря С. Орбеліана. Порученіе было исполнено блестяще и по быстротв и исчерпывающей полноть использованія встух рукописных списков (около 30), имъ же предварительно классифицированныхъ. Внимательный пересмотръ первыхъ щести гранокъ меня лишній разъ уб'ёдиль въ высокой ц'ённости произведенной І. А. Кипшидзе работы. Будеть понятно, почему я вполет довърялся его переводамъ съ грузинскаго, убъдившись въ ихъ высокомъ качествъ. И въ ХВ, и въ ВАС я избъгалъ подписывать къ печати грузинскія части, безъ предварительнаго просмотра имъ. Сотрудники названныхъ изданій изъ грузиновъдовъ, весьма извъстные своими спеціальными знаніями, могли не замътить. отъ какихъ досадныхъ недосмотровъ и погрешностей освобождалъ ихъ изданія и переводы такой просмотръ, сделанный І. А. Кипшидзе.

Развернувшіяся съ февральской революціи событія увлекли всёхъ трехъ въ водовороть злободневныхъ политическихъ происшествій, однако Д. А. Кипшидзе оставался въ сторон'в отъ чисто политическихъ д'влъ, въ поискахъ средствъ къ жизни для обезпеченія себ'в возможности научныхъ занятій въ Тифлис'в. Съ теченіемъ времени им'влось въ виду, по открытіи вакансіи, привлечь Д. А. Кипшидзе въ постоянные работники Кавказскаго Историко-Археологическаго Института, какъ и Ломіа. Но Ломіа оказался въ Решт'в, гд'в онъ и умеръ.

І. А. Киппидзе быть въ составъ преподавательскаго персонала Грузинского (Тифлисскаго) Университета, и липь на одинъ моментъ выступаетъ онъ какъ свъдующее лицо при переговорахъ въ Трапезундъ съ турками объ уступкъ Грузіи Лазистана по провозглашеніи кавказскимъ сеймомъ отдъленія Кавказа отъ Россіи. І. А. Киппидзе въ письмъ, подъ впечатлъніемъ видъннаго, давалъ мнъ чувствовать трезвую оцънку совершавшагося на его глазахъ особой редакціею сообщенія о происшедшемъ. Онъ писалъ: «Турки не только не соблаговолили уступить намъ Лазистанъ, но, наоборотъ, потребовали себъ Батумъ. Мы вернулисъ». І. А. Киппидзе поддержку могь находить для душевнаго равновъсія

лишь въ научныхъ работахъ, въ которыя онъ вошелъ слишкомъ основательно, чтобы замвнить ихъ иными интересами.

Но насъ сейчасъ не займутъ привходящія личные его качества (необычайное спокойствіе и безграничная терпимость), а также достоинства важный и для ученаго, методичность работы, большая работоспособность, аккуратность (безъ его содъйствія мы до сего дня не имъли бы и перваго выпуска грузинской библіографіи). Намъ хотьлось охарактеризовать разность выбора предметовъ изслъдованія у трехъ работниковъ, нынъ покойныхъ.

Небо наше кавказовъдное не звъздное, матеріалы кавказовъдные богатые, громадные, когда мы съ письменными соединяемъ и живые — какъ словесные, такъ вещественные, и лежать они какъ въ безпорядочномъ архивъ, случайно нагромоздившись точно послъ столпотворенія, и когда мы лишаемся трехъ новыхъ путеводныхъ свътильниковъ, загоравшихся или уже разгоравшихся, съ какими подходили три работника, каждый къ объектамъ своей спеціальности, то становится темно не только на и безъ того бъдномъ нашемъ небосклонъ, но и на душъ, а въ живомъ архивъ кавказовъдныхъ матеріаловъ еще темнъе, еще мрачнъе.

H. Mapps.

#### Разныя извъстія и замътки.

— Сигель грузинскаго царя Ираклія II о князьяхь Аргутинскихь. Печатаемый ниже сигель грузинскаго царя Ираклія II-го, отъ 28 августа 1783 года данный въ подтвержденіе княжескаго достоинства грузинскихъ тавадовъ (князей) «Аргуті» овыхъ (ъбедольбо), извлеченъ нами изъ архива Тифлисскаго Дворянскаго Депутатскаго Собранія (д. старой комиссіи № 53, ч. 2-я). Это — досель еще не изданный въ подлинникъ документъ, касающійся фамильной исторіи князей Аргутинскихъ-Долгорукихъ. Въ виду большого интереса, вызываемаго этимъ документомъ, мы его приводимъ съ параллельнымъ нашимъ русскимъ переводомъ. Этотъ-же сигель въ армянскомъ переводъ изданъ прот. Гютомъ Аганянцемъ (Впильф Чифпирии Ирпилфини, ч. I, 1778—1800 [Триши Հшлп Чинипърний, кн. IX], Тфл. 1911, столб. 395—396).

Сигель писанть на плотной бомбицинь, въ  $31.5 \times 46,8$  см., въ 2 стр. красивымъ почеркомъ военнаго письма, причемъ самый текстъ состоитъ изъ 24 строкъ, включая сюда и датировку, изъ коихъ 20 на страниць лицевой, а остальныя 4 на страниць оборотной.

Наличный въ сигель терминъ доловой, означающій вообще князя, владовмельнаю князя, въ данномъ случав мы переводимъ какъ обладатель. Хотя двъбобдот въ дословномъ переводь означаетъ «Долгоплечій», по-арм. вришришришришришри означаетъ «Долгоплечій», по-арм. вришришришришришри оришришри (ср. Асл. Пахназарянъ, 2шририши (вришришрици) и побр вищписи, и и и вришриш пере 2прищри въ ишриправире, — «Спищишр», кн. І, Эчм. 1913, стр. 67, прим., однако въ данномъ случав мы его оставляемъ въ традиціонной формь «Долгорукій», соотвътствующей арм. вришришришрици. Географическое названіе выдвот на сей разъ употреблено не въ смыслъ «Сомехія» (Сомх-ет-и), провинціи политической Грузіи, но — какъ «Арменія». Тамару, равно Русудану какъ царствовавшихъ женщинъ надълютъ титуломъ дру те-фе, въ грузинскомъ, за отсутствіемъ грамматическаго рода, общимъ для царствующихъ лицъ и мужского и женскаго нола (у грузинъ сретузет dedoфаl-1 государыня, царица обычно прилагается къ супругамъ царей и вообще господствующихъ князей и династовъ), но на рус-

скомъ языкъ естественно и тефе въ такихъ случаяхъ приходится передавать словомъ «царица», слъдовательно выраженіе მეფეთა თამარისა და რუსუღანისა надлежитъ перевести — «царицъ Тамары и Русуданы».

Остается еще указать, что въ подлинномъ текстъ знаки препинанія разставили мы, отнюдь не придерживаясь пунктуаціи, существующей въ самой рукописи. Не сохранены нами также обычныя сокращенія подъ титлами: உல்ல (1)— உல்ல (18), கூறேன (7)— கூறேனல் (14), நீல் (8, 12, 19), நீல் (18), நீல் (18).

ქ. წყა**ლობ**ითა ღ**თისათ**ა ჩვენ ირაკლი მეორე, მეფე ქართლისა და მეფე კახეთისა, สูงคึก พูง ซึ่งซึกซึ่ง, ฮิตงสูงคึก อิกาศิริยุกกซึ่ง, ฮิตงสูงคึก 5 შამშალილისა, მთავარი კაკისა, მთავარი შაქისა, მთავარი შირვანისა, მპურობელი | და მბრძანე**ბელი განჯის**ა, ერევნ**ის**ა და სხვათა, ვინათგან ფოველი ჩინებულება შთამ¦ომავლობითი და− იმტკიცების სიძველითა გვართათა და ჩინებუ-10 ლებითა წინაპართა, ამისთვს არა უმიზეზო არს, რათა ჩვენმიერი წამება მისცემოდათ **งค์ญาต** เอียด, คัพอิลูณ์ งค์กงษ์ อิงูงค์ลูคับลูณษ์ก, grossedge sense budbrooks es nggensts Jabs Agam bo encon es hoby dymbo, gooshigs bis-15 ອີງ ວົງ6 ດາເສດຕົດເວັດ ກິຊາຍົດ ຂະ ກຸສຸຕິຕາໃນວັດໃນແກრია | მეფეთა თამარისა და რუსუდანისა, თაგადთა აქარია ამირ-სპასალარისა და იოანე ათა ბაგისათჳს, რომელთაცა ერთგულება მეფეთა ქაროლისათა ბაგრაცოანთა ზედა ცხად 20 არს ყოველთა შინა გუჯართა და უფროსად საკნიაზოსა ღერბსა ზედა მათხა, რომელიცა შედგმულ არს ეხრეთ: ფარი ვეცხლის ადგილით, ზეღა მას დროშა ანუ მოვარაფა, ვითარცა ხიშანი სპასპეტობისა, რომელსაცა ზეღა გა-25 მოსახულ არს ხატი ყოვლად-წმიდისა ღმრთისა ღეღისა, რომელსაცა უპყრიგს მარცხნივ სიცყვა იგი საუკუნოსა მამისა, ძეჲ თჳსი, ქვე შე სალისა შორის არს განპყრობილ მკლავი კმლითა მარჯვნივ, ვითარცა ცხად-მყოფი გვარობი-30 თეისა სიმხნისა მათისა, და მარცხნივ ფარი 306/gg Begashin es 3st byant Frange es esშული შუბი. და ყოველი ესე არის დაგვრევნებულ ფემო სათავადოსა გურგუნითა. ამათ ყოველთა ჩინებულებათა გუარობითთა მათთა 85 ცხად ვჭყოფთ ყოველთა მიმართ, ვითარმედ ეს|რეთ პაცივიცემულ ყოფილან, ვითარცა ცხად გვიქმნიეს ამას შინა ყოვლითა სამართლითა და | ნიშნითა შეხაბაზითა. და ვითხოვთ ყოვლად დიდებულსა ყოვლისა როსხიისა 40 ชากชีวิกท่างสุดค์ใน | კარისაგან, რათა ღეროლდ-

"Божіею Милостью мы, Ираклій второй, царь Картліи и царь Кахіи, настідный обладатель Сампке-Саатабаго, обладатель Казаха, обладатель Борчалу, обладатель Шамшадила, обладатель Каха, обладатель Шаки, обладатель Ширвана, владътель и повелитель Ганджи, Эривани и проч. Поелику всякая знатность потомковъ подтверждается древностью рода и достославностью предковъ, то потому не было бы лишено основанія, если оть нась дано было бы удостовъреніе Арѓутовымъ, которые суть Долгорукіе, о томъ, что они являются въ Арменіи и Иверіи родомъ великимъ и знатнымъ. какъ то свидътельствують исторія наши и, въ особенности, исторія цариць Тамары и Русуданы о князьяхъ Захарін амирспасаларъ и Іоаннъ атабагъ, которыхъ преданность картлійскимъ царямъ Багратіонамъ очевидна повсёмъ гуджарамъ и, въ особенности, по ихъ княжескому гербу, который составленъ такъ: щить изъ серебра [мѣстами (по мѣстности?)], надъ нимъ знамя или позолота, какъ символъ «спаспет» ства, на которомъ изображенъ образъ пресвятой Богоматери, держащей шуйцею Слово въчнаго Отца, Сына Своего; подъ образомъ-жесправа простертая рука съ саблею, какъ показатель доблести ихъ рода, а слъва щить, ничкомъ лежащій, и на немъ прямо установленное копье; и все это увѣнчано сверху княжескою короною. Обо всъхъ сихъ показателяхъ знатности ихъ происхожденія ны объявляемъ всёмъ, что они (Арѓутовы) были въ такоиъ почеть, какой выявлень нами по всыть законнымъ основаніямъ (букв.: всвиъправдамъ) и клейму Шах-Аббаса (?). И проსაცა შინა როსხიის კეთილშობილთასა აღრიცხულ იქმნას მხარ|გრძელად. [ხელის მოწერილობა] ერეკლე. [ბექეღი]|

მიეცა სამეფოსა ქალაქსა შინა ჩჭმნსა 45 ტფილისსა (1783): წელსა | აგჳსტოს: (28): ოცდა მეათცხრამეტესა წელსა მეფობისა ჩჭმნისასა. симъ Императорскій Дворъ превеликой всея Россіи, дабы и въ россійской герольдіи благородныхъ «они»; зачислены были Долгорукими.

[Подпись:] Ираклій. [Печать].

Данъ въ царственномъ градъ нашемъ Тифлисъ 1783 года 28 августа, въ лъто царствованія нашего тридцать девятое".

#### Л. Меликсетъ-Бековъ.

— О фрагменть грузинской версіи «Дотства Христа» (Къ критикъ грузинскаго текста). Версію эту издатель Л. Меликсетъ-Бековъ считаеть восходящей, «судя по всёмъ даннымъ, къ греческому оригиналу» 2. Въ числе этихъ данныхъ особенности текста должны бы быть учтены на первомъ мізств. Тексть представляеть самостоятельный интересь и независимо отъ его мъста въ средъ различныхъ версій "Дътства Христа", какъ памятникъ древнегрузинскаго литературнаго языка, древнегрузинскаго повъствовательнаго стиля. Для стиля характерно особенно часто всилывающее, народное образование мн. числа — на -eb: Им. სირ-ებ-ი 6,3,4, Д. едопоб-до-и 1,8, Направ. სიб-ეд-ге 3,2. Естественно, въ текстъ выступаетъ и свитаксисъ народной ръчи, ед. число сказуе маго при народной формћ мн. числа субъекта: სര്-െറ്റ്-ര ട്രെട്ട് 6,4. Съ внесеніемъ народной струи въ языкъ текста въ тіснівінией связи находится наличіс въ немъ народной фонетики, такъ, напр., народной разновидности слова Дема *вативь*: бедта 8,2, бедтам-дбо 9,1. Той же народной струей внесено въ текстъ колебаніе между д и з такъ то образе 28,2, выдоджавь 26,1 и др., то образе 24,2, სხვანი 4,1, სიცევად 23,1 н др., между т и тд. такъ—то ცბოვრ-ი (ცბოვრებსა 1,8), то ცბორ-ი (ცბორაღ 2,2). Полнымъ переходомъ къ народной рѣчи опредѣляется устраненіе въ Р. и Т. падежахъ: ქრისც-ეს-о въ заглавіи, дабо-о 21,1. Весьма въроятно погому, что писецъ произносилъ 6 не по древнегрузинской нормъ — ക്കമ്മുനു, a ക്രിവനു 8,1, 11,2, et pass., какъ издано у М.-Б-ва. Если не къ вульгаризмамъ, то къ діалектизмамъ относима форма १६ հուցը (< ৪/ ३) წრაფლ (< ৪/ ३) წრაფლ (۲,2 вм. Жүй эт, какъ съ другой стороны, если не къ архаизманъ, то къ діалектизмамъ месхійскимъ относится употребленіе ഉല്പൂരം въ значенім играть: 1,1, റില്ലൂര്ളൂർ 4,1. Мъстами бросается въ глаза тотъ параллелизмъ выраженій, который Р. П. Блойкъ въ своихъ штудіяхъ надъ стилемъ древнегрузинскихъ переводныхъ памятниковъ опредълилъ какъ особенность мъстной ръчи переводчиковъ, какъ вкладъ особой школы времени еще до Евенмія Святогорца, такъ, напр., Ужьვალსა-თანა წყალთა და ნაკაღულთასა (1,2: წყალთა 🛚 ნაკაღულთა).

Какъ вкладъ особой народной среды могло бы быть оставлено чтеніе составля за за разновидность слова (ср. и бобо іс.), и въ такомъ случай въ овм. у могла бы быть усмотрена не обычная описка въ заглавномъ церковномъ письме, а отраженіе въ ней мегрельской разновидности—сос (по огла-

<sup>1</sup> См. выше (стр. 815-320) работу Л. Меликсетъ-Бекова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> IL. c., crp. 315.

совкъ ср. также г. додо кормилица, діалектически — додо). Нътъ однако увъренности въ сохраненномъ нами чтеніи сосла, изъ-за обилія въ текстъ описокъ.

Въ текстъ, предлежавшемъ въ спискъ М.-Б-ва. былъ рядъ безспорныхъ опибочныхъ чтеній, именно — диттографическихъ: Зоодосте» вм. Зодосте» 10,1, вътбъе вътбъе вм. зътбъе 2,2 в Возможно, что дальнъйшее искаженіе такой диттографической описки з дот || з дот имъемъ въ странномъ чтеніи з дот з дот з дот 9,1, едва ли «о древо, о сынъ». Чтенія эти, не имъемъ основанія сомнъваться, присущи самой рукописи согласно тому, что по словамъ М.-Б-ва копія его воспроизводить «вст особенности» оригинала «какъ въ отношеніи стиля, такъ и орвографіи» в Однако нтъ основанія воспроизводить опибочныя чтенія, хотя бы и оригинала, достаточно бы дать ихъ перечень для характеристики рукописнаго списка. Но возникаетъ у меня сомнтніе, насколько тутъ имъемъ дтло съ дтйствительными чтеніями самой рукописи, а не ихъ воспроизведеніемъ въ копіи М.-Б-ва, когда вм. п появляется т въ слідующихъ случаяхъ з «здб поддоль» 12,2, «пол поддтер» 16,1, «пол зоозбодь» 16,2 или, наобороть, д вм. с «Здобродь» 17,2, особенно же когда вм. ти появляется и: «зтадо въбо» 20,4, «зтого зъбо» 21,4, «Зтого въбо» 23,2, «зтого поддъе» 25,3, «зтого з 33,8 в с.

И тогда начинаю предполагать, что «зоде» вм. обут 6,2 плодъ такого же недоразумёнія, какъ «дбудув» вм. дбудувь 16,2-з и «эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. нено эти невозможныя чтенія — «зоде», «дбудув» и «эсубушудуш» нами, понятно, замёненныя единственно возможными правильными. Въ связи съ этимъ возникаетъ сомнёніе и въ правильности чтенія зуду 6,1, 8, 9,1, 10,2 et pass. въ 3-мъ лицё съ отношеніемъ вм. зуду, (безъ отношенія — отду 17,1, 23,1), и хотёлось бы знать, возстанавливаеть ли самъ М.-Б-овъ сокращеніе этого слова подъ титломъ или воспроизводитъ такое полное написаніе, какъ наличное въ самой рукописи, когда онъ пишеть зуду».

Послѣ этого трудно до полученія сличеннаго повторно съ рукописью списка строить на изданіи М.-Б-ва критику текста. Съ особеннымъ сомивніемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Однако здёсь, можеть быть, повтореніе не по опискё, а для выраженія этимь повтореніемь мн. числа—вь значеніи «потоками». Такой стилистическій пріємь также могь бы быть отнесень на счеть вліянія живой рёчи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. ц. с., стр. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Смъщеніе <sub>д</sub> и возможно подъ перомъ неопытнаго переписчика, когда онъ списываетъ текстъ церковнаго письма, но не строчного, какимъ писана оригинальная рукопись нашего памятника, а заглавнаго.

<sup>4</sup> Неопытному переписчику легко смёшать церковныя строчныя буквы о съ с. Мы имбемъ основаніс быть неувбренными въ чтеніяхъ самого М.-Б-ва не только въ этомъ намятникъ, но и въ изданномъ имъ сигелъ (см. выше, стр. \$41—343), гдъ проявляется незна-комство со случаями употребленія мн. числа вм. ед. (ср. его разъясненіе мн. ч. выбовова водомъ водомъ в собладатель (?) Кахав и т. п.

приходится признать, что нёть уверенности въ правильности чтеній захболб (28,8), 3ng 8 % (25,2), 3339 6nb (31,8), чтобы исходить оть нихъ при ихъ толкованіи

Увъренность въ правильности чтенія была бы необходима и для толкованія ряда терминовъ техники чтенія (31,2-з), а равно для різшенія вопроса о такой детали, какъ появление въ текств (9,3) слова забо bun-1 корень, армянскаго, resp. haйкскаго происхожденія: возникаеть вопросъ, внесено ли оно народной струею рѣчи, что могло совершиться и позднье, напр., въ мескской народной лингвистической средв, или это вкладъ литературнаго армянскаго вліянія, быть можеть-показатель армянской рѣчи оригинала, съ котораго могъ быть перевеленъ и нашъ апокрифъ.

Съ другой стороны, если върно чтеніе дам зодел mi-oh-am-de (29,1-2), то въ немъ на лицо не греческое названіе буквы ил, какъ предполагаеть М.-Б-въ, а грузинское название греческой буквы ώμέγα: ω въ грузинскомъ транскрибировали спеціальнымъ для него начертаніемъ Ж, что и имёлось, по всей видимости, въ занимающемъ насъ чтеніи ду-Я-ч. до ом, гезр. «до омеги». Позднъйшимъ переписчикомъ, если, повторяю, върно чтеніе вом зовем, это не понято, или онъ звуковое значение з передалъ описательно двумя буквами «з oh (ср. передачу греческой омеги въ армянскомъ также описательно двумя буквами и ov), приспособившись къ традиціонному грузинскому названію посл'вдней въ грузинскомъ алфавить буквы — это hoe (собственно мы ожидали бы: Эпma-9-ca mi-hoe-m-de).

Переводъ А. С. Хаханова 1 нисколько не помогаеть въ устранении сомнительныхъ чтеній. Одінка М.-Б-вымъ работы з черезчуръ благопріятна сравнительно съ дъйствительнымъ положеніемъ дъла. Мало сказать, что переволъ «сокращенъ» и «неточенъ», когда приходится имъть дело съ переводческой работой, характеризуемой следующими примерами.

# Грузинскій тексть:

### А. С. Хахановъ переводить:

На самомъ дъгъ текстъ означаетъ:

| (1<br>მის <b>ს</b> ა | 10,1-2: | <b>ე</b> ქუე <b>თ</b> ა | <b>ી</b> યુક્તીક |
|----------------------|---------|-------------------------|------------------|
|                      |         |                         |                  |

2) 10,2: ნუ მიხვლე გზახა 30 206 Jobs

3) 12,9: უკუეთუ ეგე ყრმაჲ

4) 12,8: აკურთხევლეს ყო-

შენ თანა იგოს

ველთა

«схватим его заплечи» (320,9-10)

«не дойти тебѣ до дому» (320,10)

этотъ отрокъ «если твой сынъ» (320,14-15) «благословіяль.....  $\partial n$ -

meŭ» (320,15)

ударился объ его плечо

«да не дойдешь ты туда, куда ты держиниь путь» (букв. по пути твоему этому).

если этоть отрокь будетъ съ тобой.

благословлять... вспать 3

<sup>1</sup> Очерки по исторіи грузинской литературы. Выпускъ ІІ. Древняя литература до конца XII в., Москва 1897, стр. 319-321.

<sup>2 «</sup>Русскій переводъ текста, хотя и сокращенный и, вмісті съ тімъ, неточный, былъ уже данъ А. С. Хахановымъ» (см. выше, стр. 316),

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Можеть быть, <sub>дълден</sub> всемс есть неправильное по чьему либо недосмотру чтеніе слова подъ титломъ дол, гевр. дон—дейны отроковъ или дон—денны диной или на лицо прямо описка, см. ниже, етр. 345, пр. 2 и 4).

5) 12,4: რაისათჳს პოროცსა იცჟოლე

«для чего ты сдплала зло»? (320,16) почему ты эло юсо-

6) 13,1: **ჯ**ერაღ გონიერ

«не разумны» (320,18)

достаточно 1 разунны.

Изложеніе А. С. Хаханова представляеть не переводъ, котя бы сокращенный, а пересказъ съ особенностями, въ нашемъ текстъ отсутствующими, какъ можно видъть и по одному примъру, именно груз. тексту 13,2—14—15,2:

сокращенный переводъ А. С. Хаханова

«и Онъ съумъетъ поставить дътей іудеевъ на путь, если же не примутъ наставленія его, то потернять наказанія 4. Они такъ спорили, и Іосифъ, разгивавшись, взяль Іисуса за ухо и сильно потянулъ («отяже зъло»). Іисусъ же («негодуя») сказаль: довольно тебъ искать меня и обръсти».

подлинное изложение въ русскомъ переводъ.

«Я умѣю дѣтей з этихъ поставить на путь з (букв. сальдь)». И затѣмъ онъ сталъ говорить такъ: «если они не воспримутъ проклятія 5, то воспримутъ истязаніе.

14. Въ тотъ же часъ поносившіе его поголовно (|| сразу) ослѣпли, а Іосифъ, увидѣвъ (это), разгиѣвался п взялъ его за ухо и потянулъ.

15. Онъ же взглянулъ на Іосифа и сказалъ ему: «вотъ достаточно тебъ искать меня и обръсти. Ты нынъ берешь въ руки ученіе, (пользуясь) поводомъ».

Если бы не прямое подтвержденіе и М.-Б-ва, можно бы думать, что А. С. Хахановъ давалъ свое изложеніе по другому списку древне-литературнаго грузинскаго текста.

Что касается сокращенія, то его еще больше въ 16,1—20,4, какъ то изложено у А. С. Хаханова (390,26-38), особенно же въ концѣ—30,1—35,8, пересказанномъ имъ въ 321,5-12. При этомъ, переводить ли или пересказываеть онъ, А. С. Хахановъ объгаетъ всѣ трудныя мѣста. Потому ускользаетъ возможность использовать работу А. С. Хаханова въ какой либо мѣрѣ для критики текста, для установленія чтеніи въ мѣстахъ, сомнительныхъ по списку ли М.-Б-ва, доставленному для напечатанія, или по самой подлинной рукописи, такъ, напр., 902-

<sup>1</sup> Но вопросъ, не прочиталъ ли кто (но кто именно?) учини в достаточно ви. 1364 никакъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> доственно «сыновей».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Весьма интересно использованіе слова kual-1 (чит. kwal-1) слодь въ значеніи пути: хотя и наличное въ грузинскомъ, это спирантная разновидность слова отъ корня, эквивалента сибилянтныхъ корней svl || mbl, resp. mbr, отъ которыхъ имъемъ въ яфетическихъ языкахъ вvlа ходить (|| \*hvl (r. vla id. <\*hvla) > gvl: св. и др.-г. gwale иди), арб. سيدل sabil путь, сир. mavil id.

<sup>4</sup> Слав. переводъ не даетъ этого мъста, ср. Сперанскій, ор. сіt. [Слав. апокриф. евангелія] 103 (ц. с., 320,19-23): Здедова собственно «сыновей».

Быть можеть, въ грузинской рукописи подлинное чтеніе Убрана поученіе, наставленіе, а не права прокадтіє.

სა (25,2). Особенно поразительно полное умолчание А. С. Хаханова о техническихъ терминахъ чтенія (31,2-з), требующихъ провърки, какъ они воспроизведены по доставленному М.-Б-вымъ списку, гдв ззачель (31;3) вызываеть одно недоумжніе. Впрочемъ на пропускъ А. С. Хахановымъ цілой фразы въ пересказ' грузинскаго текста указываеть разъ прим' вчаніе его самого (321, пр. 4)— «Въ груз. есть соответствующее слав. тексту место: яко медь звеняще или яко кругъ мъдялъ звяцая не престану. Сперанскій, ср. с. 104», но въ опущенной именно фразв зопождо мусто твыв со зопождо вобвоть зузболь (28,3) «какъмвдь стонеть и какъ гусли....» имъется сомнительное, несомнънно испорченное чтеніе 3935006, о чемъ ни слова. Быть можеть, нашь переводчикъ имъль передъ собою нъчто иное или вычитываль нъчто болье разумное, чъмъ совершенно безсмысленное чтеніе «عربر въ тексть, какъ то читается въ рукописи, очевидно, особое чтеніе сравнительно съ св. Писаніемъ—здат дде (І Кор. 13,1: допожно жазет **ക്**നരിച്ചുന്ന നർക്കര് പ്രവാധ പ്രവാധ ക്രാവാധ പ്രവാധ പ്രവ чтеніе «дзболб» могло бы быть искаженіемъ дбольб—пийний гудять въ качествв синонима глагола замоде звучать: глаголъ здобья въ значенім «гудпьть», отъ доб-п гусли, наличенъ въ следующей главе того же текста I Кор. 14,7.

Таково же молчаніе о чтенін ദിന്തും ഉപ്പി (29,1), переведенномъ по смыслу «до конца», и потому нътъ увъренности, насколько исправленіе ദിന്നും ഉപ്പി പുരുപ്പി (см. выше, стр. 336), по существу неизбъжное, поддерживается или нътъ самой рукописью.

И когда А. С. Хахановъ въ заключение по случаю обрывающагося текста пипість (стр. 321): «Очевидно, продолженіе, согласно съ греческимъ оригиналомъ, должно было заключить изложение о душевномъ состояни Закхея и далье приведенныя въ славянскомъ переводъ чудеса», то, можетъ быть, это такъ и есть, т. е. можетъ быть, какъ то подтверждаетъ и М.-Б-въ, памятникъ грузинской древней письменности переведенъ съ греческаго оригинала, но ни въ предварительномъ сообщени А. С. Хаханова, ни въ напечатанной выше замъткъ М.-Б-ва (ХВ, стр. 315-320) не дано ни одно текстуальное основаніе, чтобы утверждать о такомъ согласі и грузинской версіи съ греческимъ подлинникомъ. Названія буквъ «альфа» и «бета» 1 могуть встрвчаться въ грузинскомъ текств и независимо отъ греческаго языка подлинника, не говоря о томъ, что ихъ присутствіе уравнов'вшивается наличіемъ bun-1 корень армянскаго происхожденія 3. Т'в же греческія названія надичны и въ армянской, и арабской версіи. Стилистическія особенности текста, какъ он'в выявляются при наличномъ доступномъ намъ его состояніи, главнымъ образомъ ихъ народность, если и указываютъ на переводчика, то менъе всего на Евеимія Святогорца, менте всего вообще на авонскую школу.

H. M.

— Изъ пурійских народных преданій о постройкь Зарэмскаго монастыря съ преданіями о переселенцах изъ Месхіи и Абхазіи въ Гурію. У гурійцевъ есть тъсныя связи съ извъстнымъ монастыремъ въ Зарэмъ, расположеннымъ въ древней Месхіи и въ началъ текущаго стольтія реставрированнымъ трудами архит. Свиньина и скончавщагося минувшею (1919) весною живописца А. С.

<sup>1</sup> Но не «ми»; упоминанія этой буквы въ нашемъ грузинскомъ текстѣ нѣтъ (см. стр. 345).

<sup>2</sup> См. тамъ же.

Христівнскій Востовъ.

Славцева, — реставрированнымъ, въ значительной мъръ особенно въ архитектурномъ отношеніи лишь ремонтированнымъ, еще тогда, когда его мъстоположеніе опред'влялось скромными административными терминами — «въ Ахалцихскомъ увздв Тифлисской губерніи»: Зарзма находилась между обращеннымъ изъ резиденціи паши въ увздный городъ Ахалцихомъ и вновь народившимся курортомъ Абастуманомъ. Имъется письменный документь о такой связи извъстнаго Шемокиедскаго монастыря въ Гуріи съ Зарзмою, въ частности о перенесеніи зарэмской иконы «главной — Преображенія Господня» изъ Зарэмы въ Шемокмедъ, въ церковь, спеціально по тому случаю построенную 1. Эти связи просдавленныхъ богомодій и святынь или ихъ перенесенія, съ другой стороны, переплетаются съ переселеніями отдільных родовъ изъ той или иной области въ Гурію, а преданія объ этихъ переселеніяхъ представляютъ въ свою очередь большой этнологическій интересь и въ томъ случаї, когда они касаются культурно-историческихъ эпохъ, хотя бы новъйшихъ, такъ какъ они открываютъ путь къ очисткъ племенного состава мъстнаго коренного населенія отъ позднъйшихъ наслоеній. Въдь подлежить еще опредъленію первичный составъ населенія Гуріи. Нынъшнее населеніе безспорно тъсно связано съ Месхіею и Джавахією, но въ болье древнемъ слов является органической частью сроднаго и нынъ населенія приморскихъ же областей Мегреліп (Эгриса или Геріи), страны колховъ, Лазики и Абхазіи, следовательно, частью и того первоначальнаго племенного ядра, которое постепенно этнически же осложнялось и перерождалось въ захватывавшемъ край историческомъ процессъ прохожденія обитателей Гуріи черезъ культурно-историческія эпохи соотвѣтственно политическимъ образованіямъ, прото-историческому герскому съ колхскимъ (доисторическому для европейскаго античнаго міра) и сравнительно позднимъ историческимъ, лазскому и абхазскому<sup>2</sup>. Е. С. Такайшвили уже привель по моей записи четверостишіе изъ народной гурійской пісни о построеніи церкви въ Зарзмів нынів гурійцами, выходцами изъ нея<sup>3</sup>. Записаль я его 2/15 августа 1903 г. со словъ моего вотчима С. Т. Гугушвили въ сел. Саквавис-ткэ (Sakvavistke) на правомъ берегу р. Супсы 4. С. Т. Гугупівили, собственно Гугускуа, нынъ покойный († 1918), самъ быль выходцемъ изъ Мегреліи. Онъ разсказаль:

«Настоящая фамилія Мгалоблишвили — Баладзе. Они переселились изъ окрестностей Зарэмы. Зарэмская церковь построена, судя по ихъ словамъ, ими. Имъется стихотвореніе, начинающееся такъ:

სამმა მმამა ბალაძემან Գარზმას ღაღგენ ეკლესია

«Три брата Баладзе въ Зарзив поставили церковь».

Дальше мой источникъ не помниль стиховъ, могъ только сказать по-грузински съ гурійскимъ произношеніемъ — «ихъ много (ծյუհոս հետոյիկիչծոտ)», и объщаль доставить полный списокъ, заключивъ, что «они, Мгалоблишвили, до

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Е. С. Такайшвили, Археологическія экскурсіи, разысканія и зам'ятки. Вып. І, Тифлисъ 1905, стр. 4 (отд. отт. изъ СМ, XXXV).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привходящих в этнических в вторженій материковых в народовь, въ томъ числів иверовъ-имеровъ, а равно вселеній, лишь этнологически, пока лингвистической палеонтологією выясняемых племенъ, напр. дзиховъ, сейчасъ не касаюсь, не смотря на ихъ громадное перерождающее или первотворческое значеніе въ річи мегрельскаго (герскаго) и въ связи съ нимъ и лазскаго населенія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ц. с., стр. 5.

<sup>4</sup> Въ Чохатоурскомъ участкъ Озургетскаго уъзда Кутансской губернін.

сихъ поръ ходять въ Зарзму на богомоліе», «несуть туда жертвы (Јესაწირავი მიაქვთ)».

Полнаго списка я такъ и не дождался. Но по справкъ тогда же у одного изъ Мгалоблишвили, именно Сіо Мгалоблишвили, выходило, что стихотноренія о Баладзе теперь никто не помнитъ полностью. Сообщенное же мнъ четверостишіе не точно передаетъ то, что онъ слышалъ. Онъ же слышалъ и знаетъ слъдующее четверостишіе, которое и было издано затъмъ Е. С. Такайшвили:

სამმა ძმამა ბალაძემა ზარზმას დაღვა ბალავერი, ვინც თორმეტი ჩამოიღებს, იგი არის ფალავენდი. «Три брата Баладзе въ Зарэмѣ поставили «верхній камень» 1, кто, (хотя бы собравшись группою въ) двѣнадцать, низложитъ 2 его, тотъ — герой».

Сіо Мгалоблишвили далье разсказаль:

«Когда первые выходцы рода Мгалоблишвили появились въ Гуріи, въ нашемъ ущеліи, то въ Эркеть в былъ Джуматскій епископъ. Мгалоблишвили принесли икону Зарэмскаго св. Георгія и поставили въ Шемокмедской церкви в время службы выходцы приняли участіе въ пъніи. Епископъ обратилъ вниманіе на ихъ стройное пъніе и пріятные голоса. Послъ службы епископъ пораспросилъ ихъ Узнавъ, что они изъ Зарэмы и знатоки пънія, онъ назначилъ ихъ пъвчими церковными (вортовором теравов ев зарамы и пънія, онъ назначиль ихъ пъвчими церковными (вортов теравов ев зараму».

Въ томъ же околоткъ съ выходцами еще другими изъ Зарзмы и вообще изъ Ахалцихскаго края сопілись переселившіеся изъ Абхазіи Шарашидзе, какъ то видно изъ слъдующихъ мъстныхъ преданій, сообщаемыхъ мною по разсказу всего того же С. Т. Гугушвили:

- «1) Тодрія (თოლრი», Θоdria), крестьяне, живуть въ с. Яноулів 5. Ихъ подлинная фамилія Алавис-дзе. Они выселенцы изъ окрестностей Зарзмы. Тодрія, по ихъ словамъ, не были крестьянами, но по переселеніи сюда, въ Гурію, оскудівли и искали покровительства Мгалоблишвили, коихъ крівпостными и состояли они до освобожденія. По словамъ же Мгалоблишвили, Тодрія принадлежали имъ еще на родинів.
- «2) Дворяне Джакелы (Dakel), живущіе въс. Саквавис-ткэ (Sakwawis-tke), считаютъ себя происходящими изъ Ахалциха. Ихъ подлинная фамилія Атабагъ (Адавад). Ихъ сородичи нынъ мусульмане Когда еще живъ былъ Иванъ Джакелъ, отецъ моихъ сосъдей», продолжалъ мой освъдомитель, «къ намъ

<sup>1</sup> Касательно перевода термина balaver, resp. balavar словомъ «тимпанъ» см. выше, стр. 290 сл.: "Два грузинскихъ архитектурныхъ термина «ачрдил» и «балавар»".

<sup>2</sup> выстры букв. «возьметь (сверху и поставить) внизъ».

<sup>3</sup> Erke3 — селеніе на ятьюмъ берегу Супсы, противъ правобережнаго Саквавис-ткэ. Въ немъ церковь со старинной росписью.

<sup>4</sup> О связи Шемокмедскаго монастыря съ Зарзискимъ см. выше.

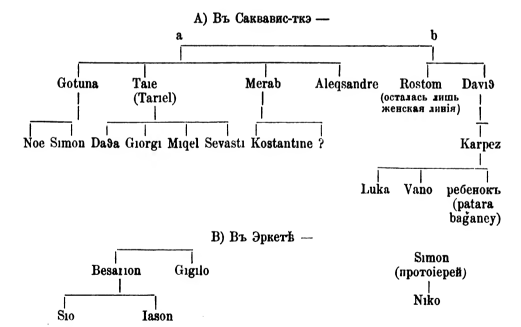
<sup>5</sup> На явномъ берегу р. Супсы съ началомъ у самаго выхода ея изъ твенинъ, противъ правобережной крвпости, по нарицательному имени которой (g-k3 Śnie) называется и все селеніс— Цихэ, расположенное также на правомъ берегу насупротивъ с. Яноула.

<sup>6</sup> На правомъ берегу р. Супсы, непосредственно ниже с. Циха.

прівзжать родственникь сь дарами (പ്രൂട്ടിനെ). Привезь онъ тогда корову, сдобныя печенія (പ്രൂപ്പിം) и еще кое-что».

- «3) Осепешвили (Оѕефе-шуіl), въ с. Саквавис-ткэ, также выселенцы изъ Ахалиха. Подлинная ихъ фамилія Майсурадзе».
- «4) Настоящая фамилія Котрикадзе, крестьянъ въ с. Саквавис-ткэ, также иная; они равнымъ образомъ выходцы изъ Ахалциха».
- «5) Элизбаровичи (Elisbari-mvil) Шарашидзе, родственники Эриставовъ гурійскихъ. Были два брата, выселившіеся изъ Абхазіи. Элизбаровичи, происходя отъ одного изъ этихъ братьевъ, жили въ с. Яноуль. Другіе Шарашидзе побочные. До последняго времени у нихъ, потомковъ двухъ братьевъ, Элизбаровыхъ Шарашидзе и Эриставовъ, было общее жертвоприношеніе (სეროო სამღვთო saero samgvo)».

Въ этихъ преданіяхъ меня смущаетъ разсказъ про крестьянъ Тодрія, поскольку настоящая ихъ фамилія Фофгі-а позднъйшая, слъдовательно, данная въ Гуріи, области этнографически, во всякомъ случать по языку грузинской, между тъмъ Фофгі-а по формть мегрельская фамилія, и судя по ней ихъ въ пору считать скортье выходцами изъ Мегреліи. Правда, и въ Мегреліи этотъ типъ фамильнаго словообразованія отнюдь не коренной мегрельскій, а усвоенный отъ иной этнографической среды, именно сванской (-1-ān > -1-an), съ діалектической особенностью, утратой не только долготы а, но и исходнаго п, и такая сванская морфема отнюдь не могла быть чуждой въ древности и въ Месхіи, и въ Абхазіи.



Эту генеалогическую таблицу современныхъ представителей зарэмскихъ выходцевъ Мгалоблишвили, въ селахъ Яноулъ и Эркетъ , мнъ удалось установить лътомъ 1903 года.

Н. М.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эркетскіе Мгалоблишвили считаются въ родствъ съ основными вътвями въ Яноулъ, гурійскіе побочные.

- Имена Буть и Іоасафь въ армянскомъ быту. Въ ближайщие ини имъетъ появиться въ свъть VI-я книга серіи Bibliotheca Armeno-georgica съ армянскимъ эпиграфическимъ текстомъ, трудъ І. А. Орбели, собственно одинъ изъ первыхъ выпусковъ его труда по армянской эпиграфикъ, озаглавленный «Надписи Гандзасара и h Авоцптука». Самъ матеріаль, и критически, и технически образцово публикуемый въ немъ, пока лишь въ подлинникъ армянскомъ, безъ перевода и безъ комментаріевъ, возбуждаеть рядъ вопросовъ и представляеть разнообразный интересъ не только эпиграфическій, но и культурно-историческій. Въ частности матеріаль этотъ вынуждаеть ставить новые вопросы по армянскому onomasticon'у или даетъ ту или оную поддержку ставившимся раньше вопросамъ по именамъ у армянъ. Сейчасъ я хочу остановить вниманіе лишь на двухъ именахъ, выписанныхъ въ заголовкъ настоящей замътки. Въ зам'тк'в, имвющей давность 24-27 льть, «Имя Буть или Будь въ армянской надписи VII въка по Р. Х.» (ЗВО, т. VIII, стр. 322-325) установленію существованія такого имени, повторяющаго имя переводчика, по сирійскому сообщенію, сказочнаго сборника «Казила и Димна», помогла одна изъ древивищихъ армянскихъ надписей изъ Ширака, Багаранская. Теперь на основаніи удостовъреннаго провъркой на мъстъ чтенія ктиторской надписи 30-й изъ Гандзасара (ц. с., стр. 15) можемъ утверждать, что имя Буть у армянъ продолжало существовать до XIV-XV въка: надпись не датирована, но она этой эпохи. Съ именемъ «Іоасафъ», также связаннымъ съ литературнымъ памятникомъ индійскаго происхожденія, иное положеніе. Армянская прозаическая версія повъсти о Варлаамъ и Іоасафъ, въ двухъ редакціяхъ - краткой и пространной, изследователями вопроса о названной душеполезной повести датировалась съ большимъ колебаніемъ, то временемъ Багратидскихъ царей (Conybeare), то XV-мъ въкомъ, временемъ внесенія повъсти въ армянскій сборникъ житій святыхъ (Zotenberg). Боле близкое знакомство съ реальнымъ положениемъ дела у армянъ давало основаніе пріурочить появленіе армянской версіи къ XII— XIII въку (Н. Марръ, рецензія на The Barlaam and Josaphat Legend in the ancient Georgian and Armenian Literatures, ЖМНП, стр. 490, Месропъ, Тэръ-Мовсесянъ, Նկարագրութիւն հոգևւոր վարուց вովասափու, որդւոյ թագաւո*при Зипина*, Вагаршапать 1897, стр. рег. рег. рег. рег. но следовъ вліянія пов'єсти въ быту армянъ, въ частности популярности именъ мы не могли проследить раньше XVI—XVII въка: первымъ вспоминался поэтъ Іоасафъ. Было засвидътельствовано знакомство армянъ съ этимъ и другими именами изъ повъсти лишь въ письменномъ памятникъ безъ точной и прочной датировки, приблизительно XIII—XIV въка (Н. Марръ, Къ вопросу о «Варлаамъ и Іоасафъ». Изъ армянской Географіи, приписываемой Вардану, ЗВО, т, IV, стр. 397). Въ надписяхъ обычныхъ изданій имя вифшишф вифшишф встречается въ началь XIII въка (Vim. tar. 1211 в, 1234; см. также *Ирпиции* 40, 41). Изъ гандзасарской надписи XIII-го въка въ новомъ изданіи (№ 2, стр. 4), чтенію котораго можемъ вполнъ довъриться, не только на лицо имя героя повъсти Іоасафа. но это имя успъло и формально стать бытовымъ, приспособленнымъ къ особенностямъ мѣстной фонетической среды, раздѣлявшей, очевидно, одно звуковое явленіе, перерожденіе средних въ звонкіе въ пауз в съ древне-литературной грузинской рѣчью, гдѣ Elisabed становилось Elisabed, Ioseф-Ioseb и т. п. Последнія две строки, заключающія названную надпись, въ русскомъ переводе гласять: «Въ праздникъ Антонія 1 день службы монаху Іоасафу по воль вели-

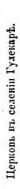
каго hAсана», и вотъ здёсь имя по-армянски звучить не Yoasao (въ вульгарномъ чтенін Ночавар), а Yōasab (въ вультарномъ чтенін Hovasab). Эти заключительныя строки не органическая часть основного текста надписи, а, повидимому, приписка, но приписана письмомъ основного текста надписи, и она одного съ нимъ времени. Основной текстъ повъствуетъ о завершеніи храма постройкой въ 1238-мъ году, объ его освящения въ 1240-мъ, и онъ высѣченъ не поздиве 1261-го года, судя по синхронизмамъ. Следовательно, въ половине XIII-го въка въ армянской средъ совершалась служба (поминальная) по монахъ, носившемъ имя Іоасафъ въ формѣ съ особенностью мѣстнаго произношенія. Очевидно, сама дуписполезная повъсть съ этимъ именемъ должна была появиться у армянъ не поздне конца XII-го века, чтобы къ указанному времени получить значеніе календарнаго имени, да еще въ монашескомъ кругу. Съ последнимъ обстоятельствомъ можеть быть связанъ иной еще интересъ того же имени, иное его значеніе, поскольку д'єло идеть объ армянской церковной сред'є въ Гандзасаръ, т. е. въ предълахъ Албаніи, точнъе — албанскаго католикосата, въ которомъ для насъ представляютъ большой историческій интересъ элементы былого въ крат халкедонитства, хотя бы пережиточные и формальные.

— Якутскія параллеми къ бытовымъ религіознымъ явленіямъ у кавказскихъ лфетидовъ. «Бережа», собственно по-якутски «харыс», «харыста», выраженія «для перевода» которыхъ В. М. Іоновъ «не находить подходящихъ словъ» (Духъ-хозяинъ лъса у якутовъ, Сборн. Музея Антр. и Эгногр. при Ак. Наукъ, 1916, IV, стр. 4, прим. 2), судя по данному имъ же разъясненію 1, есть именно то, съ чёмъ у свановъ и абхазовъ связана наличность такъ называемаго «охотпичьяго языка». Въ дополнение къ тъмъ лексическимъ даннымъ (ръчь именно о замънъ словъ однихъ другими, а не объ особомъ фонетически или морфологически языкъ), которыя собраны Дирромъ въ СМ, у меня имъются неизданные пока сванскій и мен ве обстоятельно абхазскій матеріалы. У обоихъ яфетическихъ народовъ явленіе связано съ культомъ бога охоты, у свановъ того бога Апсата, наличнаго и у осовъ (осетинъ), съ названіемъ котораго отожествляется название у армянъ-христіанъ вообще Бога — aspat || asvat > astovat и у грековъ — Σαβάζιος, какъ разъяснено то въ посвященныхъ мною терминамъ Σαβάζιος и афѕав замъткахъ. У абхазовъ и еще въ болъе сильной степени у грузинъ не разъ отивчалось (Еще о терминь выдо фаt-1 образъ, nodoбie, XB, IV, 1916 г., сср. 313) употребленіе названія языческаго бога qat (г. qat-1), resp. qa (абх. пә-фа) въ христіянской терминологіи въ значеніи иконы: у грузинъ, подвергпихся глубокой христіанизаціи, слово употребительно лишь въ смыслѣ иконыобраза, подобія, поскольку д'вла не им'вемъ съ такими частями грузинскаго народа, какъ племя хевсурское или слой вообще грузинскаго населенія съ пере-

¹ Ц. м.: «Въ нѣкоторыхъ случаяхъ (въ дорогѣ, при промыслѣ и т. д.) нѣкоторыя вещи и дѣйствія нельзя назвать настоящими словами или потому, что злой духъ можетъ услышать и причинить вредъ (вмѣсто ыныр сѣдло, ынды выокъ говорятъ хара черное и т. п.), или потому, что обидится іччі [хозяинъ, духъ-хозяинъ] (вмѣсто названія урочищъ, рѣкъ и пр. говорятъ аба бабушка и т. п.)». У него же стр. 7, прим. 6: «харистан (оберегаючи)». У яфетидовъ не «при промыслѣ», притомъ опредѣленномъ — охотѣ, явленіе наблюдается о словомъ «змѣя», которую замѣняютъ, напр., у гурійцевъ словомъ и-фесп-ев-еl-1 (дъръръдже) неподлежащай, гевр. неподлежащая упоминанію.

живаніями языческихъ вѣрованій въ быту; у абхазовъ полностью и исключительно въ реальномъ воспріятіи *иконы, образа* слово а-nè-qa употребляется только въ переводахъ христіанскихъ текстовъ. То же самое отмѣчаетъ В. М. Іоновъ съ якутскимъ терминомъ «Танара» (ц. с., стр. 2): это названіе "въ смыслѣ «Богъ» (Ајы Танара) употребляется только въ переводахъ св. Писанія на якутскій языкъ, а якутами теперь употребляется чаще въ смыслѣ «икона», «праздникъ»".

|   | , |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
| - |   |  |  |
|   |   |  |  |





TO MEDICAL STATES



Образъ-складень св. Георгія (2).

TO NEEL AU

. . .



Образъ-складень св. Георгія (2).

. . .

.

.

no www ARREST CONTRACTOR



Надпись на образћ-складић св. Георгія (2).

PO WINI AMERIKAD 

Чудотворная икона св. Георгія (1).

. 49888888 1440 \* \*



Падпись на чудотворной иконт св. Георгія (1).

TO VIBU ALMENTALÀ



Образъ-складень свв. Георгія и Димитрія (3).

e de la companya de .

